


Федеральное государственное бюджетное  
образовательное учреждение высшего образования 

«Российский государственный педагогический 
университет им. А. И. Герцена» 

 
Государственное образовательное учреждение 

высшего образования Московской области 
«Государственный социально-гуманитарный университет» 

 
 
 
 
 
 

Н. И. Воронова, А. А. Никифорова 
 

ФИЛОСОФИЯ КУЛЬТУРЫ 
И МЕТОДОЛОГИЯ ГУМАНИТАРНОГО ПОЗНАНИЯ 

 
Учебно-методическое пособие 

 
Электронное издание 

локального распространения 
 
 
 
 
 
 
 

Санкт-Петербург 
Наукоемкие технологии 

2026 
 

© Воронова Н. И.,  
Никифорова А. А., 2026 

ISBN 978-5-00271-086-7   



УДК 130.2:796.01 
ББК 71:87 

В75 

Авторы: 
Н. И. Воронова, к.филос.н., доц.; 

А. А. Никифорова, к.филос.н. доц. 

Рецензент: 
В. А. Давыдов, к.филос.н., доц. 

В75 Воронова Н. И., Никифорова А. А. Философия культуры и методология 
гуманитарного познания [Электронный ресурс]: учебно-методическое 
пособие / Н. И. Воронова, А. А. Никифорова. – Электрон, текстовые дан. 
5,6 (Мб). – СПб.: Наукоемкие технологии, 2026. – 130 с. – 1 электрон., 
опт. диск (CD-ROM). 

ISBN 978-5-00271-086-7 

Учебно-методическое пособие «Философия культуры и методология гумани-
тарного познания» направлено на философское осмысление культуры как формы че-
ловеческого бытия и основания гуманитарного познания. В пособии анализируются 
философско-культурные и антропологические основания гуманитарного знания, спе-
цифика интерпретации и понимания, культурная обусловленность научной рацио-
нальности, а также методологические проблемы философии культуры и культуроло-
гии. Особое внимание уделено осмыслению науки как культурного феномена и гума-
нитарному исследованию как форме культурной рефлексии. Структура пособия соче-
тает теоретические разделы с практико-ориентированными материалами: вопро-
сами для самоподготовки, темами семинарских занятий, заданиями и методиче-
скими рекомендациями, направленными на формирование навыков философской 
рефлексии, методологической культуры и академического письма. Пособие адресо-
вано бакалаврам, магистрантам и аспирантам гуманитарных направлений подго-
товки, а также преподавателям философских и культурологических дисциплин. Оно 
может быть использовано при изучении курсов по философии культуры, философии 
науки, методологии гуманитарного исследования и культурологии. 

ISBN 978-5-00271-086-7 © Воронова Н. И., Никифорова А. А., 2026 

https://classinform.ru/bbk/71.html


Учебное издание 

Воронова Наталья Игоревна 
Никифорова Анастасия Александровна 

Философия культуры  
и методология гуманитарного познания 

Учебно-методическое пособие 

Электронное издание 
локального распространения 

Минимальные системные требования: 

– процессор: Intel х86, х64, AMD х86, х64 не менее 1 ГГц;

– оперативная память RAM ОЗУ: не менее 512 МБайт;

– свободное место на жестком диске (HDD): не менее 120 МБайт;

– операционная система: Windows XP и выше;

– Adobe Acrobat Reader;

– дисковод CD-ROM; 

– мышь.

Издательство «Наукоемкие технологии» 

OOO «Корпорация «Интел Групп» 

https://publishing.intelgr.com 

E-mail: publishing@intelgr.com 

Тел.: +7 (812) 945-50-63 

Подписано к использованию 04.02.2026 г. 
Объем издания – 5,6 Мб. 

Комплектация издания – 1 CD. 
Тираж 250 CD. 



4 

ОГЛАВЛЕНИЕ 

От авторов .................................................................................................... 5 

ЧАСТЬ I  
Философия культуры и науки: социально-гуманитарные 
и методологические аспекты ..................................................................... 9 

1. Философия культуры как основание гуманитарного познания .... 11
2. Гуманитарно-антропологический поворот в философии
культуры и науки .................................................................................. 18 
3. Научное знание как объект философского анализа ...................... 25
4. Философско-культурологические аспекты состояния
современной науки или «наука о науке» ........................................... 29 
5. Ценности и методология в социально-гуманитарных
исследованиях ...................................................................................... 42 
6. Философско-методологические проблемы культурологии .......... 54
Практикум ............................................................................................. 64 
Литература ............................................................................................ 73 

ЧАСТЬ II  
Методология гуманитарного познания как форма философской 
рефлексии .................................................................................................. 78 

1. Методологические основания гуманитарного познания
в философии культуры ......................................................................... 80 
2. Специфика гуманитарного исследования: от теории познания
к философии культуры ......................................................................... 84 
3. Основные принципы философии культуры как методологии ....... 91
4. В чем различия метода, методологии, анализа и научного
подхода в исследовании? .................................................................... 95 
5. Краткий обзор научных методов исследования ............................ 97
6. Формирование исследовательского маршрута:
построение методологии .................................................................. 100 
Практикум ........................................................................................... 116 
Литература .......................................................................................... 125 

Заключение .............................................................................................. 129 



5 

От авторов 

Учебно-методическое пособие «Философия культуры и методо-
логия гуманитарного познания» направлено на философское осмыс-
ление культуры как формы человеческого бытия и фундаментального 
основания гуманитарного знания. В центре внимания находится фи-
лософский анализ культуры как целостного пространства производ-
ства, интерпретации и трансляции смыслов, а также рассмотрение 
науки как социокультурной практики, укоренённой в ценностных, ис-
торических и мировоззренческих контекстах. 

Пособие раскрывает культурно-философские и философско-ан-
тропологические основания гуманитарного познания, уделяя особое 
внимание специфике социально-гуманитарного знания, проблемам 
понимания и интерпретации, ценностной обусловленности исследо-
вания, мультипарадигмальности методологических подходов и ответ-
ственности субъекта познания. Значительное место отводится ана-
лизу философии науки в её культурном измерении, различиям типов 
научной рациональности, а также философско-методологическим 
проблемам культурологии как особой области социально-гуманитар-
ного знания. 

Структура пособия сочетает теоретические разделы по филосо-
фии культуры, философии науки и методологии гуманитарного иссле-
дования с практико-ориентированными материалами, направлен-
ными на формирование у обучающихся навыков самостоятельного 
философско-методологического анализа. Каждый раздел снабжён во-
просами для самоподготовки, текстами для самостоятельного изуче-
ния, темами семинарских занятий и практическими заданиями, что 
способствует развитию рефлексивного мышления, методологической 
культуры и навыков академического письма. 

Учебно-методическое пособие предназначено для бакалавров, 
магистрантов и аспирантов гуманитарных направлений подготовки, 
а также для преподавателей философских и культурологических дис-
циплин. Пособие может быть использовано при изучении курсов «Фи-
лософия культуры», «Философия науки», «Методология гуманитар-
ного исследования», «Теория и методология культурологии», а также 
при подготовке курсовых и выпускных квалификационных работ. 

 



6 

Данное пособие задумывалось и создавалось на основе много-
летней работы со студентами – бакалаврами и магистрантами различ-
ных направлений подготовки. В нём собраны ключевые темы, кото-
рые необходимо рассмотреть в ходе лекций, посвящённых филосо-
фии культуры, методологии гуманитарного и научного исследования, 
а также проработать на семинарских занятиях. К их числу относятся 
вопросы эпистемологии, специфики гуманитарного научного позна-
ния, логики и этапов исследования, правил построения и обоснования 
научного текста, освоение которых направлено на системную выра-
ботку у студентов практических навыков научного анализа и форми-
рование способности к самостоятельной исследовательской деятель-
ности. 

Задачи, которые помогает решать данное пособие, находятся 
в едином русле освоения методологии гуманитарного познания. 
В первой части рассматриваются общие вопросы философии культуры 
и науки, их функции и роль в процессе познания, а также анализиру-
ется наука как социокультурный феномен. Выдержки из текстов клас-
сических и современных авторов служат иллюстрацией и углублением 
представленных философских положений. 

В методологическом отношении настоящее пособие опирается 
на установки философии культуры и философской антропологии, рас-
сматривая культуру не как совокупность отдельных форм и практик, 
а как целостный способ человеческого бытия. В этом контексте гума-
нитарное познание понимается как процесс интерпретации культур-
ных смыслов, укоренённый в историческом опыте, ценностных ориен-
тациях и экзистенциальной позиции исследователя. Методология гу-
манитарного исследования трактуется не только как совокупность 
приёмов и процедур, но и как форма философской рефлексии над ос-
нованиями знания, его границами и ответственностью субъекта по-
знания. 

Вторая часть пособия ориентирована на углублённое рассмотре-
ние методологических проблем культурологии и гуманитарных наук 
в целом. Современная культурология формируется в пространстве 
напряжённого методологического поиска, обусловленного специфи-
кой её предмета. В отличие от естественных и формализованных со-
циальных наук, культура не поддаётся редукции к объективирован-



7 

ным структурам или универсальным причинно-следственным моде-
лям. Она существует как совокупность смыслов, ценностей, символи-
ческих форм и практик, укоренённых в человеческом опыте. Это об-
стоятельство требует переосмысления классических гносеологиче-
ских установок и перехода от теории познания в узком смысле к фи-
лософии культуры как онтологически и антропологически ориентиро-
ванной дисциплине. В связи с этим во второй части рассматривается 
переход от гносеологии к философии культуры и герменевтике жизни 
на материале ключевых философско-культурологических концепций, 
в том числе Г.-Г. Гадамера, Э. Кассирера, В. Дильтея и других авторов. 

Прикладные задания направлены на освоение конкретного ис-
следовательского инструментария, развитию методологической гра-
мотности студентов, формированию культуры академического 
письма, а также предупреждению и преодолению типичных ошибок 
начинающих исследователей. Пособие позволяет перевести абстракт-
ные знания о методологии философско-культурологического исследо-
вания в конкретные исследовательские действия, снижая у обучаю-
щихся тревожность перед самостоятельной научной работой и фор-
мируя уверенность в собственных аналитических и интерпретацион-
ных возможностях. 

Преподавателю в практической работе будут полезны темы семи-
нарских занятий и вопросы для самоподготовки, которые могут слу-
жить основой для проектирования индивидуальных образовательных 
маршрутов. Темы семинаров выстроены по принципам «от общего 
к частному» и «от теории к практике», с постепенным усложнением 
проблематики. Работа на семинарских занятиях способствует разви-
тию у студентов навыков самостоятельного планирования этапов ис-
следования, оценки собственных ресурсов и временных рамок, ре-
флексии над применяемыми методами и полученными результатами, 
а также подготовки к публичной защите исследовательских идей (до-
клады, дискуссии). 

Пособие также может быть использовано студентами при подго-
товке курсовых и выпускных квалификационных работ, участии в науч-
ных конференциях и публикационной деятельности. С одной стороны, 
оно выступает как теоретическое основание исследования, с другой – 
как практическое руководство, позволяющее обоснованно выбирать 
методы исследования социокультурных феноменов в зависимости от 



8 

цели и объекта, выстраивать логику научного анализа от постановки 
проблемы к выводам и осмыслять принципы верификации результа-
тов. Поскольку в гуманитарных исследованиях редко возможно полу-
чение однозначных, количественно измеримых ответов, особое зна-
чение приобретает интерпретация результатов. Это требует от иссле-
дователя учёта многообразия источников, историко-культурного кон-
текста исследования, а также способности к философской рефлексии 
собственной позиции, предпосылок и ценностных установок. 
  



9 

ЧАСТЬ I 
 

ФИЛОСОФИЯ КУЛЬТУРЫ И НАУКИ: 
СОЦИАЛЬНО-ГУМАНИТАРНЫЕ 

И МЕТОДОЛОГИЧЕСКИЕ АСПЕКТЫ 

Философия культуры и философия науки образуют важное про-
странство философской рефлексии над основаниями гуманитарного 
знания. Их взаимосвязь определяется тем, что и культура, и наука пред-
ставляют собой не внешние по отношению к человеку феномены, 
а формы его исторического и смыслового самоосуществления. Рассмот-
рение науки в контексте философии культуры позволяет выявить её цен-
ностную, мировоззренческую и антропологическую обусловленность, 
а также прояснить специфику гуманитарного познания по сравнению 
с естественнонаучными формами знания. Одновременно это позволяет 
обозначить методологические проблемы, возникающие в процессе ис-
следования культурно опосредованной реальности. 

Логика изложения первой части выстроена от философско-куль-
турных оснований гуманитарного познания – через анализ антрополо-
гического измерения науки и философскую рефлексию над научным 
знанием – к рассмотрению актуального состояния науки и методологи-
ческих проблем социально-гуманитарных и культурологических иссле-
дований. Тем самым создаётся теоретическая основа для последую-
щего обращения к методологии гуманитарного познания как форме фи-
лософской рефлексии, представленной во второй части пособия. 

Содержание первой части ориентировано на формирование по-
нимания гуманитарного познания и науки как форм социокультурной 
и духовной деятельности. В центре внимания находится философия 
культуры как теоретическое основание анализа науки и социально-гу-
манитарного знания, в рамках которого проблематизируются вопросы 
интерпретации, ценностной обусловленности познания и множествен-
ности методологических подходов. 

Первый параграф посвящён рассмотрению философии культуры 
как основания гуманитарного познания. В нём раскрывается понимание 
культуры как целостного пространства смыслов и символических форм, 



10 

в рамках которого формируются наука, гуманитарное знание и методо-
логические стратегии исследования. Показана связь философии куль-
туры с философской антропологией, а также обосновывается принципи-
альная включённость исследователя в культурно-исторический контекст 
познания. Это позволяет рассматривать гуманитарное знание как форму 
культурного самопонимания человека и задаёт исходный ракурс ана-
лиза науки и познания в целом. 

Во втором параграфе рассматривается гуманитарно-антропологи-
ческий поворот в философии культуры и науки как ключевая тенденция 
современной гуманитарной мысли. Анализируются философско-антро-
пологические, феноменологические и герменевтические истоки дан-
ного поворота, а также его значение для переосмысления роли чело-
века в процессах познания и производства знания. Тем самым уточня-
ется антропологическое измерение науки и гуманитарного знания, под-
готавливающее переход к их философскому анализу. 

В третьем параграфе научное знание рассматривается как объект 
философского анализа в культурном и социально-гуманитарном контек-
сте. Анализируются различные философские модели науки, а также 
трансформации типов научной рациональности от классической к пост-
неклассической. Подчёркивается значение философской рефлексии над 
границами, возможностями и ответственностью научного знания в со-
временной культуре: наука функционирует как исторически изменчивая 
форма культурной практики, включённая в систему ценностей и миро-
воззренческих установок эпохи. 

В четвёртом параграфе рассматриваются философско-культуроло-
гические аспекты современной науки. Анализируются ключевые тен-
денции развития научного знания, трансформации его статуса в куль-
туре, а также формирование метанауки – «науки о науке». Особое вни-
мание уделяется тому, каким образом новые технологии, цифровая 
среда, процессы глобализации и междисциплинарность изменяют 
структуру научного исследования и социальную роль учёного – фило-
софский анализ науки дополняется рассмотрением её актуальных соци-
окультурных трансформаций. 

Пятый параграф посвящён ценностям и методологии социально-
гуманитарных исследований. В нём освещаются ключевые методологи-
ческие стратегии гуманитарных наук, рассматриваются вопросы науч-



11 

ной рациональности, объективности и релятивизма, проблемы объяс-
нения и понимания, природа социокультурных фактов, а также вызовы, 
возникающие перед исследователями в условиях постнеклассической 
науки. Эти вопросы выводят методологическую проблематику на уро-
вень ценностной и мировоззренческой рефлексии. 

Шестой параграф посвящён философско-методологическим про-
блемам культурологии. Здесь раскрывается сложная взаимосвязь 
между фактами и ценностями, обсуждаются особенности культурологи-
ческого знания, роль понимания и интерпретации, а также специфика 
работы с человеческим опытом и культурными смыслами. Анализ этих 
проблем позволяет уточнить статус культурологии в системе гуманитар-
ных наук и подвести итоги философско-культурного рассмотрения науки 
и гуманитарного познания в целом. 

1. ФИЛОСОФИЯ КУЛЬТУРЫ 
КАК ОСНОВАНИЕ ГУМАНИТАРНОГО ПОЗНАНИЯ 

Философия культуры занимает особое место в системе философ-
ско-культурологического знания, выступая в качестве рефлексии над 
культурой как универсальной формой человеческого бытия. В отличие 
от частных гуманитарных дисциплин, исследующих отдельные культур-
ные феномены, практики или тексты, философия культуры обращается 
к предельным основаниям культурного существования человека, к тем 
способам смыслообразования, через которые человек осмысляет мир, 
самого себя и своё место в историческом процессе. 

Философия культуры относится к числу перспективных направле-
ний современного гуманитарного знания. Её институционализация 
была обусловлена процессами дифференциации философской пробле-
матики в XIX–XX вв., когда в составе философии оформились специали-
зированные дисциплины, ориентированные на анализ отдельных изме-
рений человеческого бытия. Вместе с тем философия культуры обладает 
значительной предысторией: её возникновение следует понимать как 
закономерный этап эволюции философской рефлексии о культуре и как 
ответ на возрастание осознания культуры в качестве формы выражения 
творческой природы человека. В европейской философской традиции 
на протяжении её развития постоянно обсуждались вопросы, которые 
впоследствии составили ядро культурфилософского исследования. 



12 

Несмотря на устойчивое присутствие философии культуры в ака-
демическом дискурсе, единое понимание её предмета и статуса по от-
ношению к смежным областям знания до настоящего времени не до-
стигнуто. Разнообразие трактовок, однако, допускает некоторую обоб-
щающую реконструкцию: в самом широком смысле философия куль-
туры представляет собой философское постижение культурного фено-
мена – его концептуальное осмысление и интерпретацию в целостности 
и многоаспектности. При этом философское рассмотрение культуры 
принципиально связано со спецификой философствования как такового: 
оно не сводится к аккумуляции знаний, но предполагает проблематиза-
цию знания в перспективе предельных целей теоретического и практи-
ческого разума, на что указывал И. Кант. 

Историческое становление философии культуры проходило через 
последовательные этапы формирования представлений о культуре и её 
роли в жизни общества и индивида. Глубинная связь философии и куль-
туры обнаруживается уже в момент выделения философии как особого 
типа духовной деятельности, ориентированной на мудрость. В антично-
сти философия выступала не внешним «комментарием» к культуре, а од-
ним из её конститутивных элементов. Характерной чертой античной фи-
лософии было преобразование мифологических образов в понятийные 
структуры: философская мысль осуществляла рефлексию над мифологи-
ческим опытом, переводя символическую ткань мифа в язык концептов. 

В античном же контексте возникают и первые смысловые контуры 
понятия «культура». Так, у Цицерона культура мыслится как «возделы-
вание души», то есть как форма духовного воспитания и просвещения. 
Параллельно складывается оппозиция «культура – природа», где куль-
тура понимается как область искусственно созданного, отличная от есте-
ственного порядка. Эта интерпретация сохраняет продуктивность и в по-
следующей традиции, поскольку позволяет рассматривать культурное 
как мир артефактов и символических форм, конструируемый человече-
ской деятельностью. 

В философии XVII–XVIII вв. понятие культуры используется для 
осмысления направленности исторического процесса; культура интер-
претируется как выражение полноты бытия народа и как показатель ро-
ста гуманности в общественной жизни. В XIX в. изучение культуры в зна-
чительной степени разворачивается в рамках антропологического зна-
ния: накапливается эмпирический материал о народах и их жизненных 



13 

укладах, формируются представления о различиях культур. Тем самым 
постепенно подготавливаются условия для отделения культуры в само-
стоятельный объект теоретического рассмотрения. 

Сам термин «философия культуры» закрепляется в немецкой тра-
диции: в начале XIX столетия он используется для обозначения фило-
софского понимания культуры как особой реальности, требующей не 
только описания, но и интерпретации. Рост интереса к культурфилософ-
ской проблематике в конце XIX – начале XX вв. связан, с одной стороны, 
с общим усложнением структуры гуманитарного знания и его дисципли-
нарной специализацией, а с другой – с потребностями социокультурной 
практики, требующей рефлексии над основаниями культурного по-
рядка. 

В указанный период философию культуры нередко соотносят 
с программой трансцендентального идеализма, прежде всего в неокан-
тианстве. Представители баденской школы, развивая кантовские мо-
тивы, подчёркивали ценностный характер культуры и вводили различе-
ние наук о природе и наук о культуре. В этом контексте утверждается 
тезис о том, что философия призвана стать философией культуры, по-
скольку её задача – выявлять не частные проявления культурной жизни, 
а целостную структуру смыслов и ценностей, конституирующих культур-
ный мир. 

Обращение философии XX века к проблемам культуры усилива-
ется вследствие масштабных трансформаций общественной жизни: 
научно-технические изменения, динамика социально-политических 
процессов, глобализационные сдвиги и новые формы коммуникации 
радикально меняют способы самопонимания человека и формы куль-
турной трансляции. В общественных науках получает выражение «куль-
турный поворот», фиксирующий возрастающее внимание к тому, как 
культурные коды и ментальные структуры воздействуют на историче-
ские, политические и экономические процессы. В условиях постсовре-
менности усиливается ощущение множественности культурных форм 
и дискурсов, возрастает сложность когнитивных моделей и ослабевает 
доверие к «тотальным» объяснительным схемам, основанным на жёст-
ких бинарных оппозициях. 

На этом фоне обсуждается и вопрос о дисциплинарной принад-
лежности философии культуры: является ли она разделом философии 



14 

или частью культурологии. Различие позиций объяснимо тем, что фило-
софия культуры соединяет философский способ рассмотрения (ориента-
цию на основания, смыслы и предельные вопросы) с предметной обла-
стью культурологических исследований. От культурологии философия 
культуры унаследовала предмет – культуру как совокупность форм че-
ловеческой деятельности и символических практик; от философии – ме-
тодологию проблематизации и рефлексивного анализа [19]. Поэтому её 
проблемное поле сохраняет дискуссионность, а границы предмета оста-
ются открытыми. 

Западная культурология как научная дисциплина оформляется 
в XX веке, во многом на почве культурной антропологии и позитивистски 
ориентированных стратегий эмпирического исследования. Однако 
культурология, несмотря на претензию заменить философский взгляд на 
культуру более «объективным» знанием, не вытесняет философию: раз-
личие задач сохраняется. Культурологическое исследование преимуще-
ственно описывает и типологизирует конкретно-исторические формы 
культуры, тогда как философия культуры стремится выявить «идею куль-
туры» – её смысловой эйдос, универсальные основания и направления 
становления. Тем самым философия культуры выступает как форма са-
мосознания культуры: рефлексия, раскрывающая смысловые структуры, 
ценностные ориентиры и условия культурной деятельности общества, 
а также позволяющая связать культурные процессы с фундаменталь-
ными вопросами человеческого существования и исторической пер-
спективы. 

Далее философия культуры раскрывает своё содержание через 
анализ самой культуры как особой, символически организованной 
реальности, в которой и становится возможным гуманитарное позна-
ние. 

В философии культуры культура не сводится к совокупности ар-
тефактов, норм или институтов. Она предстает как целостное про-
странство символических форм, ценностей, смыслов и практик, 
в рамках которого осуществляется человеческое бытие. Именно че-
рез культуру человек обретает способность выходить за пределы 
природной заданности, преобразовывать реальность, конструиро-
вать образы мира и выстраивать горизонты понимания. В этом кон-
тексте показательным является определение человека у Э. Кассирера 



15 

как animal symbolicum, подчеркивающее, что символическое измере-
ние лежит в основании культуры и определяет специфически челове-
ческий способ бытия [22, с. 42–43]. 

Эрнст Кассирер рассматривает культуру как фундаментальное из-
мерение человеческого бытия, через которое человек осваивает мир 
и самого себя. В отличие от натуралистических трактовок, культура 
у Кассирера не является надстройкой над природой, но представляет 
собой особый способ конституирования реальности: «Человек живёт не 
только в физическом мире, но и в символическом универсуме. Язык, 
миф, искусство и религия образуют части этого универсума, нити той 
символической сети, в которой человек запутан» [22, с. 42]. 

Символические формы, по Кассиреру, не отражают готовую ре-
альность, а создают условия человеческого опыта. Именно через них 
формируются наука, мораль, искусство и социальные институты: «Наука, 
подобно мифу и искусству, есть символическая форма. Она не копирует 
реальность, а конструирует её в соответствии с определёнными прин-
ципами понимания» [22, с. 76]. 

Тем самым научное знание включается в общий контекст куль-
туры и подчиняется тем же фундаментальным условиям смыслообразо-
вания, что и другие формы духовной деятельности. Кассирер подчёрки-
вает, что человек не может выйти за пределы символического посред-
ничества, а потому любое знание – в том числе научное – носит куль-
турно обусловленный характер: «Мы не можем выйти за пределы сим-
волических форм, поскольку именно они составляют среду человече-
ского существования» [22, с. 89]. 

Такое понимание культуры непосредственно связано с философ-
ской антропологией, рассматривающей человека как существо откры-
тое, незавершённое и принципиально историческое. Человек не обла-
дает заранее заданной сущностью, но формирует себя в процессе куль-
турной деятельности, коммуникации и интерпретации. Культура при 
этом выступает медиатором между индивидуальным опытом и коллек-
тивными формами смысла, между личной экзистенцией и исторически 
сложившимися символическими структурами. В интерпретативной тра-
диции эта мысль получила образное выражение у К. Гирца, который 
определял человека как «животное, висящее на сотканной им самим па-
утине смыслов» [12, с. 5]. Культура, согласно Гирцу, не поддаётся объяс-



16 

нению по модели естественных наук. Она требует понимания и интер-
претации, поскольку её элементы несут смысл, а не только функцио-
нальное значение: «Анализ культуры – это не экспериментальная наука 
в поисках законов, а интерпретативная наука в поисках значений» 
[12, с. 14]. Такой подход радикально меняет представление о гумани-
тарном знании и методологии исследования культуры, подчёркивая 
включённость исследователя в интерпретируемую реальность: «Пони-
мание культуры всегда является интерпретацией интерпретаций» 
[12, с. 15]. 

В философии культуры проблема человека не может быть рас-
смотрена в отрыве от символических форм, через которые осуществля-
ется человеческое самопонимание. Как показывают исследования в об-
ласти философии культуры, человек не дан познанию как готовая сущ-
ность, но раскрывается через язык, миф, религию, искусство и науку – те 
культурные медиаторы, которые одновременно являются результатом 
и условием его деятельности. Такой подход позволяет преодолеть ре-
дукционистские трактовки человека, характерные для натуралистиче-
ских и узко рационалистических концепций, и рассматривать человече-
ское бытие в его целостности и противоречивости. 

Следовательно, гуманитарное познание оказывается не 
нейтральным описанием внешних объектов, а формой культурного са-
мопознания человека. Его предметом является реальность, уже опосре-
дованная культурой: языком, символами, ценностями, социальными 
практиками и формами сознания. В отличие от естественнонаучного 
объяснения, ориентированного на выявление причинно-следственных 
связей, гуманитарное познание направлено на понимание и интерпре-
тацию смыслов и потому носит субъект–субъектный характер, неиз-
бежно включая исследователя в пространство исследуемой культуры. 

Данный вывод уточняет методологическую позицию философии 
культуры: гуманитарное знание укоренено в историческом опыте куль-
туры и потому требует рефлексивного отношения к собственным осно-
ваниям. 

Философия культуры позволяет выявить ценностную и смысловую 
обусловленность гуманитарного знания. Любое гуманитарное исследо-
вание осуществляется в определённом культурно-историческом контек-
сте и опирается на неявные мировоззренческие предпосылки, которые 



17 

определяют выбор проблематики, методов и интерпретационных стра-
тегий. Герменевтическая традиция подчёркивает фундаментальную 
языковую и культурную обусловленность понимания: по формулировке 
Х.-Г. Гадамера, «бытие, которое может быть понято, есть язык» [10]. 
Тем самым гуманитарное познание предстает как диалог смыслов, раз-
ворачивающийся в горизонте культуры и истории. 

Рассмотрение науки в рамках философии культуры позволяет 
выйти за пределы узко эпистемологического анализа и представить её 
как особую форму социокультурной практики. Наука включена в систему 
культурных ценностей, норм и идеалов и развивается во взаимодей-
ствии с другими формами духовной деятельности. В отечественной фи-
лософской традиции В.С. Стёпин подчёркивал, что наука является фено-
меном культуры, а изменения типов научной рациональности связаны 
с трансформациями культурных оснований общества [44, с. 54–56]. 

В этом контексте методология гуманитарного познания не может 
рассматриваться как универсальный и нейтральный набор приёмов 
и процедур. Метод в гуманитарных науках выступает не только инстру-
ментом исследования, но и формой философской рефлексии над осно-
ваниями знания, образом человека и его культурным опытом. Методо-
логическая рефлексия становится неотъемлемой частью философии 
культуры и философской антропологии, поскольку затрагивает вопросы 
ответственности интерпретации, границ понимания и ценностных пред-
посылок исследовательской деятельности. 

Таким образом, философия культуры задаёт фундаментальные ос-
нования гуманитарного познания, определяя его предметные, методо-
логические и ценностные координаты. Включение философии культуры 
в основание анализа гуманитарного знания позволяет рассматривать 
исследование как форму культурной рефлексии и как способ осмысле-
ния человеческого бытия в его исторической и смысловой целостности. 

 
Вопросы по теме: 
1. В чём заключается специфика философии культуры как формы 

философской рефлексии по сравнению с частными гуманитарными дис-
циплинами? 

2. Как соотносятся философия культуры и философия науки в ана-
лизе оснований гуманитарного знания? 



18 

3. Почему культура и наука рассматриваются в тексте как формы 
исторического и смыслового самоосуществления человека? 

4. Как философия культуры позволяет выявить ценностную, ми-
ровоззренческую и антропологическую обусловленность научного зна-
ния? 

5. В чём состоит отличие гуманитарного познания от естествен-
нонаучного с точки зрения философии культуры? 

6. Какова роль интерпретации и понимания в социально-гумани-
тарном знании и почему они неизбежно связаны с ценностной обуслов-
ленностью исследования? 

7. Как в философии культуры обосновывается принципиальная 
включённость исследователя в культурно-исторический контекст позна-
ния? 

8. Какие основные этапы исторического становления философии 
культуры можно выделить в европейской философской традиции? 

9. Как менялось понимание культуры от античности до филосо-
фии XIX–XX веков? 

10. Как философия культуры позволяет осмыслить науку как соци-
окультурную практику и выявить пределы научного знания о человеке, 
обществе и культуре? 

2. ГУМАНИТАРНО-АНТРОПОЛОГИЧЕСКИЙ ПОВОРОТ 
В ФИЛОСОФИИ КУЛЬТУРЫ И НАУКИ 

Во второй половине XX – начале XXI века в философии науки и гу-
манитарном знании всё более отчётливо проявляется гуманитарно-ан-
тропологический поворот, связанный с переосмыслением роли чело-
века в процессах познания и производства знания. В отличие от класси-
ческих моделей науки, ориентированных на абстрактного и ценностно-
нейтрального субъекта, современные философские концепции подчёр-
кивают историческую, культурную и экзистенциальную обусловлен-
ность познавательной деятельности. Человек всё чаще рассматривается 
не как безличный носитель рациональных функций, а как субъект куль-
туры, включённый в мир смыслов, ценностей и символических форм. 

Истоки гуманитарно-антропологического поворота во многом 
связаны с развитием философской антропологии начала XX века. 
Так, М. Шелер подчёркивал принципиальную несводимость человека 



19 

к природным или рационально-функциональным характеристикам, 
определяя его как существо, открытое миру и способное к духовному 
самоосмыслению: «Человек есть не просто живое существо, но суще-
ство духовное, открытое миру» [51, с. 48]. Это понимание человека как 
существа, конституирующего смысл, стало важным основанием для кри-
тики редукционистских моделей научного познания. 

В начале XX столетия в русской философии также обозначается 
тенденция к систематическому осмыслению человека как особого со-
средоточения онтологических, антропологических и культурных про-
блем. Симптоматичным в этом отношении является книга С. Л. Франка 
«Душа человека. Опыт введения в философскую психологию» (1916), где 
фиксируется методологический разрыв: отсутствует общепринятая тео-
рия, способная в строгих понятиях определить сущность человеческой 
души, её статус и «место» в целостной картине сущего, а также прояс-
нить отношения душевного измерения с другими областями бытия. В ка-
честве ответа на данный дефицит Франк выдвигает философскую психо-
логию, понимаемую им расширительно – как разновидность философ-
ской антропологии, то есть как дисциплину, призванную соединить ана-
лиз внутреннего опыта с метафизическими предпосылками человече-
ского существования [53]. 

Указанная постановка вопроса предваряет те программные 
сдвиги, которые в европейской мысли 1920-х годов закрепляют антро-
пологическую проблематику в статусе центральной. Так, у М. Шелера 
в докладе «Положение человека в космосе» (1928) формулируется спе-
цифически философский подход к человеку: человек мыслится не как 
частный предмет эмпирического исследования, а как принципиально 
особый способ бытия, требующий определения через его отношение 
к миру, жизни и духу [52, с. 31–63]. Практически синхронно М. Хайдеггер 
в «Бытии и времени» (1927) переносит акцент с вопроса о «месте» че-
ловека на анализ условий возможности самой явленности бытия: чело-
веческое присутствие (Dasein) раскрывается как сущее, для которого бы-
тие тематически «разомкнуто», а потому человеческая экзистенция вы-
ступает не просто объектом онтологии, но её методологическим клю-
чом [48, с. 49]. В этом смысле речь идёт не о частной антропологии, а об 
онтологическом прояснении структуры человеческого существования 
как способности «быть» – способности, через которую становится до-
ступным горизонт понимания бытия вообще. 



20 

Интеллектуальная продуктивность шелеровского различения 
духа и жизни, а также хайдеггеровского анализа экзистенциальных 
структур оказалась значительной: антропологическая тема быстро выхо-
дит за пределы узкопрофессионального обсуждения и становится сквоз-
ным мотивом философии и гуманитарного знания. Если шелеровская 
линия подчёркивает духовную «открытость миру» как отличительный 
признак человека, то хайдеггеровская – показывает, что человеческое 
существование является привилегированным местом развертывания 
онтологического вопроса. Отсюда формируется широкий спектр иссле-
довательских стратегий, включающий экзистенциальную традицию 
и философскую антропологию как разные, но взаимосвязанные способы 
описания человеческого мира. 

Дополнительным индикатором институционализации «антропо-
логической оптики» стало закрепление в научном обиходе выражения 
anthropological turn («антропологический поворот»), обозначившего пе-
реориентацию ряда гуманитарных дисциплин на анализ человеческого 
измерения культурных феноменов. В результате антропологическое 
поле перестаёт ограничиваться физической антропологией и даже фи-
лософской антропологией в строгом смысле: оно распадается на мно-
жество специализированных направлений – социальную, социокультур-
ную, религиозную, политическую, педагогическую, визуальную и иные 
антропологии. Тем самым «человеческий фактор» начинает рассматри-
ваться не как внешняя добавка к исследованию культуры, а как его кон-
ститутивное условие. 

Существенный вклад в формирование гуманитарно-антропологи-
ческого подхода внесла феноменология Э. Гуссерля, поставившая 
в центр философского анализа жизненный мир (Lebenswelt) как донауч-
ную основу всякого знания. Гуссерль подчёркивал, что научные кон-
струкции не могут быть поняты вне их связи с человеческим опытом: 
«Наука есть человеческое достижение, коренящееся в жизненном 
мире» [13, с. 121]. Тем самым познание предстает как деятельность 
субъекта, укоренённого в конкретных формах жизни и культуры. 

В герменевтической традиции гуманитарно-антропологический 
поворот получил развитие в работах Х.-Г. Гадамера, который рассматри-
вал понимание как фундаментальный способ человеческого бытия. По 
его мысли, познание невозможно без исторической и языковой обу-



21 

словленности субъекта: «Понимание всегда есть событие, происходя-
щее в горизонте исторической традиции» [10, с. 301]. Это положение 
имеет принципиальное значение для гуманитарных наук, где исследо-
ватель неизбежно включён в интерпретируемую культурную реаль-
ность. 

Возникает вопрос: что делает эту переориентацию столь настой-
чивой, если философия и культура «всегда» были связаны с человеком? 
Действительно, классическая философская традиция – достаточно 
вспомнить кантовскую триаду вопросов о знании, должном и надежде – 
изначально разворачивается в горизонте человеческого существования. 
Культура также постоянно адресует человеку нормы, идеалы и образцы 
поведения. Однако принципиальная новизна антропологического пово-
рота заключается не в самом факте обращения к человеку, а в измене-
нии способа, каким культура «ставит» человека, задавая ему перспек-
тиву и тем самым определяя доминантные смыслы эпохи. Культура вы-
ступает не только совокупностью ценностей, но и системой ориентиро-
вания: она организует поле видимого и значимого, фиксируя те смысло-
вые интуиции, которые обеспечивают её целостность. 

Новые средства коммуникации радикально расширяют простран-
ство публичной видимости индивидуального: индивидуальность полу-
чает технические и символические инструменты самопрезентации. Это 
ведёт к размыванию прежней границы частного и публичного и форми-
рует ситуацию, в которой «поворот к человеку» означает поворот к мно-
жеству человеческих миров – к повседневности, к «обычному» субъекту, 
к микропрактикам идентичности. 

Вместе с тем антропологический поворот актуализирует истори-
ческую проблематику: если классические модели мыслили развитие 
культуры как линию прогресса, то альтернативные концепции подчёр-
кивают множественность культурных форм и отсутствие единой траек-
тории. Отсюда и спор о постмодерне: является ли он разрывом с модер-
ном или новой модификацией модерного проекта. 

Гуманитарно-антропологический поворот затронул и философию 
науки, особенно в контексте анализа постнеклассической рационально-
сти. В. С. Стёпин подчёркивал, что современная наука всё в большей сте-
пени учитывает человеческое измерение познания, включая ценности, 
цели и социальные последствия научной деятельности: «Научное по-
знание всегда осуществляется в контексте культуры и не может быть 



22 

полностью отделено от ценностных ориентиров общества» [44, с. 58]. 
Это свидетельствует о смещении акцента с безличных моделей знания 
к анализу науки как формы культурной практики. 

В гуманитарных науках антропологический поворот проявляется 
особенно последовательно, поскольку их предметом является человек 
в его историческом, социальном и культурном бытии. Здесь знание фор-
мируется как интерпретация смыслов, а не как выявление универсаль-
ных закономерностей. В этом контексте гуманитарное познание требует 
постоянной методологической и философской рефлексии, направлен-
ной на осмысление границ интерпретации, ответственности исследова-
теля и культурных оснований знания. 

Существенное философско-методологическое углубление гума-
нитарно-антропологического поворота связано с концепцией, разрабо-
танной А.П. Огурцовым, в которой данный поворот трактуется как ради-
кальное переосмысление оснований гуманитарного и социального зна-
ния. В интерпретации Огурцова гуманитарно-антропологический пово-
рот означает не только смещение внимания философии к проблематике 
человека, но и принципиальную трансформацию самого способа фило-
софского мышления и методологического инструментария гуманитар-
ных наук [35]. Как подчёркивает В.М. Розин, речь идёт о «повороте к но-
вому философскому обоснованию гуманитарных и социальных наук, 
в котором произошла апелляция к проблематике человека во всей его 
широте» [42]. 

Ключевым источником гуманитарного поворота Огурцов считает 
философию В. Дильтея, в которой осуществляется переход от гносеоло-
гически ориентированных моделей познания к герменевтическому и ан-
тропологическому пониманию знания. Дильтей отказывается от идеи 
надвременного трансцендентального субъекта и выдвигает в центр фи-
лософского анализа категорию жизни как исторически и культурно обу-
словленной целостности. При этом фундаментальными для гуманитар-
ного познания становятся взаимосвязанные понятия «жизнь», «исто-
рия», «понимание», «выражение» и «переживание», которые, по Диль-
тею, не могут быть адекватно описаны в рамках каузально-механистиче-
ских моделей естествознания. Огурцов подчёркивает, что данный сдвиг 
связан с переходом «от гносеологии к герменевтике» и формированием 
новой онтологии гуманитарного знания, в которой центральное место 
занимает человеческая жизнь как смыслообразующая реальность [35]. 



23 

Существенным моментом гуманитарно-антропологического по-
ворота является критика методологической гомогенизации человека, 
характерной для естественнонаучных и позитивистских подходов. В фи-
лософии культуры подчёркивается, что стремление к универсальному 
и однородному описанию человека неизбежно ведёт к утрате его инди-
видуальности, историчности и культурной специфики. В противополож-
ность этому философия культуры исходит из принципиальной гетеро-
генности человеческого существования, признавая множественность 
форм человеческого опыта и невозможность их сведения к единой объ-
яснительной модели. 

Таким образом, принципиально важным моментом гуманитарно-
антропологического поворота является отказ от универсалистских объ-
яснительных схем и признание двойственной модальности гуманитар-
ных феноменов. С одной стороны, жизнь и история обладают сингуляр-
ным, уникальным характером, не сводимым к общим законам; с дру-
гой – они развиваются под воздействием устойчивых культурных, язы-
ковых, социальных и экономических структур. Целостность жизни не 
дана исследователю как готовый объект, но конституируется в самом 
процессе гуманитарного познания и зависит от проблематики исследо-
вания, используемых нарративов, методологии и позиции исследова-
теля. Тем самым гуманитарное знание приобретает рефлексивный ха-
рактер и включает исследователя в собственный предмет анализа. 

В этом контексте гуманитарно-антропологический поворот затра-
гивает не только философию науки, но и философию культуры, образо-
вания и социального знания в целом. Огурцов рассматривает филосо-
фию как особую форму рефлексивной педагогики, ориентированной на 
осмысление процессов формирования человека в культуре. Гуманитар-
ное познание предстает здесь как деятельность, направленная на пони-
мание смыслов и ценностей, а не на нормативное описание или техни-
ческое управление человеческой реальностью. Таким образом, гумани-
тарно-антропологический поворот фиксирует переход к философскому 
анализу культуры и науки как форм человеческого бытия, в которых зна-
ние, ценности и жизненный опыт образуют неразрывное единство. 

Особое значение приобретает и отказ от понимания человека 
и культуры как самодовлеющих эмпирических реальностей. В филосо-
фии культуры С. Л. Франка данный отказ выражается в утверждении 



24 

принципиальной онтологической неполноты культурного бытия, кото-
рое не исчерпывает своего смысла в пределах фактического существо-
вания [53]. Методологически это означает, что гуманитарное познание 
ориентировано не только на описание культурных форм, но и на выяв-
ление тех смысловых оснований, которые не поддаются прямой рацио-
нализации, но определяют направленность человеческого бытия в куль-
туре. 

Таким образом, гуманитарно-антропологический поворот фикси-
рует переход от абстрактно-объективистских моделей науки к понима-
нию познания как культурно и антропологически укоренённого про-
цесса. Он способствует интеграции философии культуры, философской 
антропологии и философии науки, задавая новые ориентиры для ана-
лиза гуманитарного знания и методологии исследования. 

 
Вопросы по теме: 
1. Какие изменения в понимании субъекта познания фиксирует 

гуманитарно-антропологический поворот во второй половине XX – 
начале XXI века? 

2. Почему классическая модель «абстрактного и ценностно-
нейтрального субъекта» оказывается недостаточной для современной 
философии науки и гуманитарного знания? 

3. Как связаны истоки гуманитарно-антропологического пово-
рота с философской антропологией начала XX века? 

4. В чём заключается критика редукционистских моделей чело-
века у М. Шелера и как его тезис об «открытости миру» влияет на фило-
софию культуры и науки? 

5. Какова методологическая проблематика человека у С. Л. Франка 
и почему его проект «философской психологии» можно трактовать как 
разновидность философской антропологии? 

6. Как различаются антропологические акценты у М. Шелера 
и М. Хайдеггера: «духовная открытость миру» и анализ Dasein как мето-
дологического ключа онтологии? 

7. Как феноменология Э. Гуссерля (понятие жизненного мира – 
Lebenswelt) переопределяет основания научного знания и его связь с че-
ловеческим опытом? 



25 

8. В чём состоит вклад герменевтики Х.-Г. Гадамера в гумани-
тарно-антропологический поворот и почему понимание трактуется как 
событие в горизонте традиции? 

9. В чём принципиальная новизна антропологического поворота, 
если философия и культура «всегда» были связаны с человеком (новый 
способ постановки человека культурой)? 

10. Как новые средства коммуникации и цифровая публичность 
трансформируют антропологическую проблематику (границы част-
ного/публичного, множественность «человеческих миров»)? 

11. Как антропологический поворот меняет представления об ис-
торическом развитии культуры (критика прогрессистской линии, множе-
ственность траекторий, спор о постмодерне)? 

12. Как в контексте постнеклассической рациональности осмыс-
ляется включённость науки в культуру, ценности и социальные послед-
ствия научной деятельности? 

3. НАУЧНОЕ ЗНАНИЕ КАК ОБЪЕКТ ФИЛОСОФСКОГО АНАЛИЗА 

Современная наука предстает сложным, многомерным и внут-
ренне противоречивым феноменом, чьё развитие определяется не 
только логикой открытия и рационального обоснования, но и культур-
ными традициями, социальными потребностями, ценностными ориен-
тациями и мировоззренческими установками. Научное знание сегодня 
становится объектом междисциплинарного анализа, объединяющего 
философию, историю, культурологию, социологию и методологию 
науки. В условиях стремительных трансформаций – технологических, 
информационных, политических, экономических и культурных – возрас-
тает необходимость осмысления того, как функционирует наука, каковы 
её границы, возможности и ответственность перед обществом. 

В философии культуры научное знание рассматривается не только 
как система теоретически обоснованных утверждений, но и как истори-
чески и культурно обусловленная форма человеческой деятельности. 
Такой подход позволяет увидеть в науке не автономный механизм про-
изводства истин, а особый способ культурного освоения мира, связан-
ный с доминирующими ценностями, идеалами рациональности и пред-
ставлениями о человеке. Рассмотрение научного знания как объекта фи-



26 

лософского анализа в культурном контексте открывает возможность вы-
явить его антропологические основания и социально-гуманитарную 
специфику. 

В этой перспективе современный учёный исследует не только 
конкретные проблемы своей области знания, но всё больше обраща-
ется к её методологическим и философским основаниям, стремясь по-
нять природу самой познавательной деятельности и форм научного зна-
ния, особенности типов знания – естественного, гуманитарного, соци-
ального. Это необходимо для осознания перспектив развития науки, ко-
торой принадлежит исследователь, умения видеть её в системе других 
областей знания, понимания возможностей развития её методологиче-
ского и понятийного аппарата, особенно в связи с компьютеризацией 
и новыми подходами – системным, синергетическим и коэволюцион-
ным. В XX – начале XXI вв. идёт поиск реального предметного поля фи-
лософии науки и объекта философского учения о познании, его онтоло-
гии, с одной стороны, и, с другой – понятийного аппарата, путей и прин-
ципов синтеза различных когнитивных практик и типов опыта для созда-
ния современной концепции реального познания, укоренённого во всех 
видах деятельности человека, где возникает знание, и прежде всего 
в сфере социально-гуманитарных наук. 

В философской традиции можно выделить два принципиально 
различающихся способа концептуализации «науки». Первый способ 
можно определить как трансцендентально-аналитический. Его методо-
логическая установка предполагает, во-первых, рассмотрение «науки» 
в качестве специфической структуры сознания, обладающей опреде-
лённой эпистемологической конфигурацией и особенностями познава-
тельных процессов. Во-вторых, данный подход обращён к выяснению 
условий возможности подобной структуры в контексте универсальных 
характеристик сознания, присущих ему оснований и доступных когни-
тивных средств. Подобная перспектива является имманентно-философ-
ской, поскольку опирается преимущественно на категориальный аппа-
рат самой философии, а эмпирическая реальность науки привлекается 
лишь во вторую очередь. Истоки трансцендентально-аналитической 
традиции восходят к древнегреческой мысли (Парменид, Платон, Ари-
стотель), и на протяжении истории философии вплоть до начала XIX века 
этот подход оставался доминирующим. Наиболее чёткое выражение он 
получил в философии И. Канта, сформулировавшего фундаментальные 



27 

вопросы о возможности научного знания. В связи с этим данный метод 
философского анализа науки может быть обозначен как «кантовская» 
парадигма. 

Второй логически возможный способ философского исследова-
ния науки – синтетически-обобщающий. В отличие от первого, он осно-
ван преимущественно на эмпирическом изучении науки как социокуль-
турного феномена со специфическими когнитивными, коммуникатив-
ными и практическими механизмами функционирования и воспроиз-
водства. В рамках этого подхода философия науки опирается на широ-
кий спектр метанаучных дисциплин – историю науки, социологию науки, 
логику научного знания, науковедение и др. Исследуя конкретно-исто-
рические формы существования науки, её дисциплинарную дифферен-
циацию и разнообразие практик, данный подход стремится выявить об-
щие логико-методологические, предметные и операциональные харак-
теристики науки, а также выявить закономерности и тенденции её раз-
вития. Этот тип философии науки был впервые ясно описан в работах 
О. Конта, поэтому его уместно обозначить как «контовскую» парадигму. 

Таким образом, кантовская модель философствования о науке 
движется от вопроса о её возможности к анализу того, как она суще-
ствует в реальности, тогда как контовская модель разворачивает иссле-
дование в противоположном направлении – от анализа реального со-
стояния науки к выяснению условий её возможности. В первом случае 
философия науки выступает частью общей философской теории, во вто-
ром – превращается в интегративную дисциплину науковедческого ха-
рактера. Проблема согласования этих двух парадигм остаётся одной 
из актуальных в современной философской рефлексии о науке. 

В современной философии культуры наука рассматривается как 
одна из форм символического освоения мира наряду с искусством, ре-
лигией, философией и повседневными практиками. В этом контексте 
научное знание утрачивает статус привилегированного и самодостаточ-
ного источника истины и предстает как исторически изменчивая куль-
турная форма, обладающая собственными нормами рациональности, 
языком описания и способами легитимации. Такой подход позволяет 
выявить не только когнитивные, но и ценностные, коммуникативные 
и антропологические основания научной деятельности. 



28 

Особое значение в философском анализе научного знания приоб-
ретает проблема типов научной рациональности. Переход от классиче-
ской науки к неклассической и постнеклассической сопровождается из-
менением представлений о субъекте познания, характере научной объ-
ективности и соотношении знания и ценностей. В постнеклассической 
науке исследователь уже не мыслится как внешне нейтральный наблю-
датель, а включён в исследуемые системы, что особенно отчётливо про-
является в социально-гуманитарных и культурологических исследова-
ниях. Это обстоятельство усиливает рефлексивное измерение научного 
познания и требует философского анализа границ и условий научного 
знания. 

В социально-гуманитарных науках философский анализ науки 
неизбежно сталкивается с проблемой интерпретации, поскольку их 
предметом выступают не только объективируемые факты, но и смыслы, 
ценности, формы человеческого опыта и культурные практики. Научное 
знание здесь формируется в диалоге с традициями понимания, языко-
выми структурами и историческим контекстом, что делает невозмож-
ным его редукцию к универсальным объяснительным моделям. В этом 
отношении философия культуры позволяет рассматривать гуманитар-
ное знание как особую форму рефлексивного отношения культуры к са-
мой себе. 

Наконец, философский анализ науки в культурном контексте акту-
ализирует вопрос об ответственности научного знания. В условиях уско-
ренного технологического развития, цифровизации и глобальных соци-
альных изменений наука всё чаще становится фактором, определяю-
щим направления культурной и социальной трансформации. Это тре-
бует от философии науки не только описания и анализа научных прак-
тик, но и критического осмысления их возможных последствий для че-
ловека, общества и культуры в целом. Таким образом, научное знание 
выступает не только объектом теоретического исследования, но и пред-
метом философской оценки, связанной с проблемами смысла, ценно-
стей и будущего человеческого существования. 

 
Вопросы по теме: 
1. В чём состоит специфика философского анализа научного зна-

ния в контексте философии культуры? 



29 

2. Почему современная наука рассматривается как многомерный 
и внутренне противоречивый феномен, выходящий за рамки чисто ра-
ционально-логического анализа? 

3. Почему научное знание следует рассматривать не только как 
систему истин, но и как исторически и культурно обусловленную форму 
человеческой деятельности? 

4. В чём состоит различие между трансцендентально-аналитиче-
ским («кантовским») и синтетически-обобщающим («контовским») спо-
собами философской концептуализации науки? 

5. В чём заключается проблема согласования кантовской и кон-
товской парадигм в современной философской рефлексии о науке? 

6. Как философия культуры интерпретирует науку как форму сим-
волического освоения мира наряду с искусством, религией и филосо-
фией? 

7. Как изменения типов научной рациональности (классической, 
неклассической, постнеклассической) влияют на понимание субъекта 
познания и научной объективности? 

4. ФИЛОСОФСКО-КУЛЬТУРОЛОГИЧЕСКИЕ АСПЕКТЫ 
СОСТОЯНИЯ СОВРЕМЕННОЙ НАУКИ ИЛИ «НАУКА О НАУКЕ»1 

Продвигаясь вперед, 
наука непрестанно перечеркивает сама себя. 

В. Гюго 
 

Проблема соотношения и взаимодействия общества и науки со-
храняет свою актуальность в современном социокультурном контексте, 
в связи с чем требуется концептуализация актуального ее состояния. 
В современном социокультурном пространстве меняется статус науки, 
сама ее сущность, цели и границы. 

Многие исследователи отмечают не просто проблемное, 
а именно кризисное состояние современной отечественной науки. Вос-
требованность теоретических разработок снижается, первостепенно 

                                           
1 Материалы раздела частично представлены в источнике [6]: Воронова Н. И. Философ-
ско-культурологические аспекты состояния современной науки или «наука о науке» // 
Вестник государственного социально-гуманитарного университета. Коломна. 2020. 
№ 2 (38). С. 56–61. ISSN: 2542–2316). 



30 

поддерживаются коммерчески выгодные проекты. Приоритетной ока-
зывается не истинность знания, а его социальная значимость, само зна-
ние становится товаром. Трансформируется институционализация 
науки, ведутся организационные преобразования. Излишнее админи-
стрирование порой лишает подлинной мотивации исследователя, кото-
рого превращают в «исполнителя», а не организатора самой науки. 
Важно выявить причины столь масштабного кризиса фундаментальной 
науки. Чаще всего в качестве причин указывают сокращение финансиро-
вания, потерю социальной значимости, статуса ученого. Между тем 
поле проблем, приведших к кризису, значительно шире. Это не только 
экономические, политические, но и методологические проблемы. Точ-
нее было бы говорить о системном функциональном кризисе современ-
ной фундаментальной науки. Парадокс заключается в том, что фунда-
ментальная наука отнюдь не слабеет, а напротив, развивается и обога-
щается новым знанием столь быстро, что прикладная за ней просто не 
поспевает. В результате сложившаяся социокультурная ситуация при-
нуждает ее как бы притормозить, чтобы освоить и переработать нако-
пившееся. Да и цели научного познания изменились. Открытия ради но-
вого знания отнюдь не первостепенны, так как утвердился социоцен-
тристский подход, нацеленность науки на решение актуальных прак-
тико-ориентированных задач социума. Но как только плоды по сути од-
нотипных мелких технологических новаций будут выжаты, вновь воз-
никнет востребованность в фундаментальных теоретических изыска-
ниях. А поскольку социокультурная преемственность в развитии науки 
нарушена, то для новых свершений и прорывов потребуются большие 
ресурсы и усилия. В каком-то смысле возникает необходимость «в науке 
о науке», эволюции научного самосознания, осуществлении рефлексии 
самополагания науки. Первое, с чем ассоциируется сегодня в массовом 
сознании концепт «наука» – это с техникой и новыми цифровыми техно-
логиями. Симбиоз науки с техникой очевиден, превалирует «техно-
наука», но еще так незначительно реализуется социокультурный потен-
циал науки! А ведь его возможности огромны! На смену довлеющему 
техницизму должен прийти культуроцентристский подход. 

Хотелось бы обратить внимание на проблему информационно-
организационного единства сферы науки. Междисциплинарное взаи-
модействие давно провозглашается, но пока сложно реализуется в усло-



31 

виях дисциплинарной организации науки, все усложняющейся диффе-
ренциации и специализации знания. А тем временем возрастает необ-
ходимость взаимодействия социогуманитарного и естественнонаучного 
познания. 

В работах зарубежных и отечественных авторов глубоко анализи-
руются философские основания современной науки. Теория познания 
приобрела статус фундаментальной научно-философской отрасли. 
Между тем открытыми остаются многие вопросы, связанные с социо-
культурной детерминацией науки и проблемами ее саморегуляции. По-
ложение и функционирование науки является важным элементом и по-
казателем того, как общество воспроизводит само себя. 

Историческое изменение науки, ее сущность, место в социокуль-
турном пространстве рассматривается в работах В. П. Кохановского, 
П. П. Гайденко, А. Койре, В. В. Ильина, В. А. Канке, B. C. Степина, 
B. C. Швырева, Н. С. Автономовой, Л. А. Микешиной, М. К. Мамарда-
швили, В. В. Миронова и др. Образы науки советской и постсоветской 
эпох анализируются Б. Г. Юдиной, В. П. Филатовым, Е. А. Володарской, 
Е. З. Мирской, Т. Б. Пичугиной и др. «Образы науки» строятся на разных 
основаниях, например, в логико-методологическом направлении на 
дифференциации ведущих методов, парадигм, задач и пр. Выделяют 
науку классическую, неклассическую, постнеклассическую, академиче-
скую, революционную, детерминистическую и др. Основой социокуль-
турных образов становятся историко-культурные картины мира, различ-
ные мировоззренческие основания, региональные культурные ареалы, 
культурные универсалии и пр. Выделяют, например, континентальную, 
новоевропейскую, российскую, католическую, «популярную науку», 
науку модернизма и постмодернизма и др. 

Так, в истории Нового времени формируется три крупные исто-
рико-типологические модели науки – классическая, неклассическая 
и постнеклассическая. Каждая из них задаёт специфические онтологи-
ческие, гносеологические, методологические и социальные основания 
научного познания. 

Классическая наука Нового времени (XVII–XIX вв.) опирается на 
представление о мире как о совокупности макрообъектов, подчинённых 
жёстким детерминистским законам. Пространство и время трактуются 
как независимые субстанции, сам мир – как вечный, бесконечный, ли-
шённый единого эволюционного вектора. В гносеологическом плане 



32 

классическая наука исходит из возможности получения объективного 
достоверного знания; методологически доминирует идеал универсаль-
ного метода, обеспечивающего логическое выведение теорий из фактов 
и эмпирическую доказуемость законов [6]. 

Неклассическая наука конца XIX – середины XX вв. формируется 
в результате крупных научных революций в физике и математике. Онто-
логическая проблематика смещается к миру микрообъектов, вероят-
ностному характеру физических процессов, относительности простран-
ственно-временных характеристик. Материальный мир перестаёт мыс-
литься как полностью определённый; в его основании обнаруживается 
принципиальная неопределённость [4]. Гносеология неклассической 
науки ориентируется на «мягкий» эмпиризм и рационализм, признавая 
лишь относительную истинность научного знания и его принципиаль-
ную опровержимость [2; 5; 14]. 

Постнеклассическая наука, формирующаяся с последней трети 
XX века, переносит центр внимания на сложные природно-социальные, 
техногенные, экологические и информационные системы, включающие 
человека в качестве внутреннего компонента [24; 27]. Онтологическая 
и эпистемологическая ситуация радикально меняется: субъект познания 
уже не может мыслиться как внешний наблюдатель по отношению 
к объекту, как «созерцающее сознание». Человек выступает частью ис-
следуемых систем, а сами эти системы приобретают рефлексивный, 
ценностно и целеполагающе нагруженный характер. 

В методологическом плане постнеклассическая наука отказыва-
ется от жёсткого нормативизма классического типа и универсалистских 
претензий неклассического логического позитивизма. Акцент смеща-
ется на конструктивный, социально обусловленный характер научного 
знания, на роль профессионального сообщества, коммуникативных 
практик, научных конвенций и консенсуса [27; 30]. Истина начинает по-
ниматься как консенсуально закрепляемый результат коллективного по-
знания, а развитие науки – как кумулятивно-некумулятивный, пре-
рывно-непрерывный процесс смены исследовательских программ и па-
радигм [36]. 

Тем самым эволюция методологии науки демонстрирует переход 
от монологической модели рациональности (классика) к признанию 
структурного и методологического плюрализма (неклассика) и далее – 



33 

к осознанию социально-коммуникативной и ценностной укоренённости 
научного знания (постнеклассика). 

Само понятие «образ науки» ввел в своей историко-культурной 
концепции И. Элкана. Образ науки, согласно Элкана, включает следую-
щие элементы: отношение общества к ее социальной роли, понимание 
ведущих целей и задач, ее место в структуре культуры, соотношение 
с другими духовными формами (искусством, религией, политикой), 
а также ценностно-регулятивные нормы самой науки. Если в рамках 
массового сознания образ науки достаточно однородный, то ситуация 
субкультурности XX–XXI вв. осложняется сосуществованием одновре-
менно разных образов науки в разных научных сообществах и исследо-
вательских группах. При этом существующий образ науки может не со-
ответствовать реальной ситуации. Заведомо определенную аксиологи-
ческую окраску придает образу науки его сциентистское или антисциен-
тистское основание. Образ науки выстраивается в антиномичной си-
стеме координат: «утилитарность – внеутилитарность», «гуманизм – 
техницизм», «закрытость – открытость», «консерватизм – инновацион-
ность», «фундаментализм – антифундаментализм» науки и пр. 

Прослеживается представление о приоритетной значимости 
научного творчества не отдельного ученого и его личности, а поиска но-
вых организационных форм коллективной исследовательской работы, 
ориентированности науки на производственную практику. Все чаще зву-
чит призыв оставить попытки создать универсальную теорию всего и со-
средоточиться на локальных гипотезах. 

Сохраняется установка науки на познание мира. Но рациональное 
не сводится только к логическому. Переосмысливается рационально-
технический новоевропейский стиль мышления, его односторонность 
в пользу интегрального креативно-инновационного «опережающего 
мышления». Вместе с тем наблюдаются удивительные метаморфозы 
форм знания, поскольку научная практика всегда зависит от аксиологи-
ческих установок. Современные науки активно обогащаются новыми по-
нятиями. В пространстве современной культуры размываются границы 
между частным и публичным, искусством и не искусством, светским 
и религиозным, мужским и женским, теорией и практикой и пр. То же 
самое происходит и с размыванием границ сферы науки. Преодолева-
ются строгие позитивистские критерии демаркации научного и ненауч-



34 

ного знания, отсутствуют общие методологические ориентиры. Как по-
бочный эффект такого эпистемологического плюрализма и методологи-
ческой нестабильности возник серьезный деструктивный феномен ми-
микрии под науку разного рода суррогата типа «паранаук», псевдонаук, 
претендующих на «научность». Не последнюю роль в этом перемеши-
вании научного и паранаучного играют, к сожалению, современные 
СМИ, оказывающие непосредственное воздействие на формирование 
образа науки в массовом сознании. Вместе с тем в сфере неклассиче-
ской и постнеклассической науки оказывается возможным сотрудниче-
ство между различающимися эпистемологическими практиками 
и научно-дисциплинарными дискурсами. Сама наука все чаще опреде-
ляется как «нарратив», «повествовательный дискурс». Опять же требу-
ется соблюдать принцип «золотой середины», так как одинаково вред-
ным для развития науки оказываются как жесткое ее методологическое 
единообразное нормирование, так и его отсутствие, приводящее к рас-
пространению превращенных псевдонаучных формообразований. 

При этом релятивизация границ науки не означает ее синкретиза-
ции с другими формами культуры, это скорее расширение ее проблем-
ного поля, но, несомненно, меняется ее образ. Этот образ порождается 
философией и методологией науки ХХ века, которая качественно меняет 
взгляд на соотношение науки и общества. Дело в том, что сегодня в са-
мом научном сообществе отсутствует сколько-нибудь единое научное 
мировоззрение. Довольно размытым остается само понимание науки. 
Необходима новая концептуализация феномена науки в контексте со-
временных изменений и новых исследовательских направлений. Тради-
ционное логико-методологическое осмысление феномена науки обога-
щается сегодня экзистенциально-антропологическим, метафизическим, 
эволюционно-эпистемологическим и аксиологическим рассмотрением. 
Выстраиваются новые интегративные подходы к исследованию науки. 
Новая философская онтология заложила основы нового образа науки. 

Мы всегда осмысливаем мир с позиций идей, в рамках тех или 
иных концепций, то есть понятийно. Мы привыкаем видеть мир со-
гласно нашим представлениям о нем, зачастую теряя способность раз-
мышлять, рефлексировать над сложившейся, ставшей привычной карти-
ной мира. Живем не столько в самом мире, сколько в своих представле-
ниях о нем. Постнеклассическая наука наконец-то осмысливает и при-
знает объективность своей субъективности, меняет к ней отношение, 



35 

отходит от механистического детерминизма, строит новый тип рацио-
нальности, задача которого не столько объяснять, сколько действовать 
[6, с. 188–194.]. Но следует набраться терпения и понимать, что между 
новым открытием фундаментальной науки и его промышленным при-
менением проходит иногда значительное по социально-экономиче-
ским меркам время. Так, например, электричество изучалось в начале 
XIX века, а широкое применение нашло век спустя. При этом открытиями 
фундаментальной науки можно, как правило, пользоваться бесплатно, 
а строить свои изобретения на ней уже не бесплатно. Поэтому изобре-
тательская деятельность сегодня все активнее инвестируется бизнесом, 
а фундаментальная наука – нет. Но придет в упадок фундаментальная, 
опустеет и прикладная… Когда-то радио, например, предшествовали 
уравнения Максвелла. Экономическая эффективность фундаменталь-
ных исследований, несомненно, есть и очень высокая, но проблема 
в том, что она, как правило, в неопределенном будущем, а не в настоя-
щем, что никак не может привлекать инвесторов. 

Сегодня всеобъемлющий техницизм подрывает основы цен-
ностно-гуманистического и личностно-эмоционального восприятия бы-
тия. Современные научные теории, ориентированные на объектив-
ность, не терпят противоречий. Принцип диалектичности сохраняется 
во взаимодействии частных теорий, в результате чего, входя в противо-
речие, какие-то удаляются, но невозможной становится диалектичность 
мышления в рамках самой конкретной концепции. Во многом сохраня-
ется еще просветительская направленность на линейное развитие. Об-
щие идеологические штампы лишь препятствуют многовариативности 
и синергетичности развития. Самой же современной отечественной 
науке пора уже стряхнуть с себя образ «страдалицы» и достойно прини-
мать «вызовы» современности. Пока наука лишь учится управлять своим 
знанием. Важной ее ролью и выстраиваемым ею новым типом рацио-
нальности остается сохранение желания знать, познавать, понимать 
и действовать. Еще один парадокс отечественной науки заключается 
в том, что для достижения целостности ей нужна большая «открытость», 
а для этого она должна отказаться от своего прежнего социокультурного 
статуса и ряда институциональных форм, не цепляться, а в каком-то 
смысле упасть, чтобы подняться в новом качестве на новый уровень 
и укрепить доверие общества, служа человеку и самой жизни. Неиз-
бежно при взаимодействии с конкретной историко-культурной средой 



36 

и ее трансформацией запускаются механизмы саморегуляции науки как 
сложной синергетической системы. Некоторые же управленческие ре-
шения могут нарушать социально-научную энтропию, когда при всей ин-
вариативной ее гибкости происходит нарушение меры допустимых из-
менений. Необходимо исследование статического и динамического ас-
пектов науки как социокультурного института. Дискуссионными оста-
ются вопросы о соотношении концептуальных моделей управления 
наукой с актуальной спецификой общественной жизни. Реализуемые 
проекты управления наукой должны выстраиваться с учетом конкрет-
ной социальности и культурного контекста. Общества и культуры раз-
личны, соответственно, с учетом их специфики должны быть различны 
и проекты управления наукой. Иначе при попытке внедрения заимство-
ванного, даже апробированного и имеющего эффективные результаты, 
в похожей, но отличной социокультурной ситуации может случиться 
«несварение». Сформировавшиеся в различных социокультурных типах, 
например, институциональные основы методологий научного управле-
ния обществом рассматриваются в работах Л. В. Даниловой, А. С. Пана-
рина, О. Вейнингера, А. А. Френкина, М. Фуко, Р. Сайерта, Н. М. Чуринова 
и других. А вот продуцированием научного знания вряд ли можно цен-
трализованно управлять в принципе, его, как минимум, невозможно 
«планировать». 

Важными являются сегодня процессы популяризации науки за 
пределами научных сообществ [15]. Но не следует забывать, что ис-
тинно научная книга, как правило, бестселлером не становится, да и ко-
ротких путей в науку не бывает. У каждой науки свой язык, до понимания 
которого надо проделать большой путь. Возрастает проблема «опас-
ного знания», так как возможности современной науки столь велики, 
что делает, например, потенциально возможным замену современного 
человека генномодифицированным видом. В таких условиях важной за-
дачей становится разработка нормативных критериев и стандартов для 
экспертизы процессов и результатов научно-исследовательской дея-
тельности. 

В целом сохраняется установка эволюционно-синергетической 
парадигмы постнеклассической науки на конвергенцию естественнона-
учного и социогуманитарного познания, антропный принцип «челове-
комерности» науки – соизмеримости воздействия на природу и одно-
временно коэволюции с ней [14]. 



37 

И несмотря на все сложности, с которыми сталкивается современ-
ная наука, представляется важным формирование позитивного ее об-
раза в массовом сознании и в средствах массовой информации, так как 
независимо от достоверности образа он оказывает вполне реальное 
воздействие на объективные процессы развития самой науки. Пока же 
сложившийся в массовом сознании образ науки требует от нее решения 
повседневных «здесь и сейчас» практических задач, что в итоге нару-
шает внутреннюю логику ее развития и подрывает основы фундамен-
тальной науки. Направления развития науки и ее функции первосте-
пенно определяются не изнутри ее самой, а извне, под влиянием поли-
тико-экономических тенденций. В СМИ зачастую искусственно противо-
поставляются российская и западная науки, хотя наука как мировоззрен-
ческая форма никогда не ограничивалась национальными, узко культур-
ными границами, и тем более такое разделение неуместно в глобализу-
ющемся мире. В самом же массовом сознании распространение полу-
чают антисциентистские позиции, так как СМИ первостепенно акценти-
руют внимание на проблемных и негативных сторонах действительно-
сти. Относительно феномена «современной российской науки» стро-
ится все больше оценочных суждений, чаще негативных, но все меньше 
содержательных. В массовом сознании, например, экологические про-
блемы, угрозы массового уничтожения напрямую ассоциируются 
с наукой, а не с социально-политическими механизмами применения ее 
результатов. Между тем нельзя недооценивать роль образа науки для 
дальнейшего ее объективного развития, так как имидж и образы науки, 
в свою очередь, могут оказывать влияние на реальное ее состояние. 
Научная осведомленность, авторитет науки, доверие к ней общества 
могут способствовать широкому и плодотворному применению науч-
ных подходов к явлениям природной и социокультурной реальности, 
противостоянию псевдонаучным суррогатам, возрастанию социальной 
компетентности и ответственности. Очевидно, что ведущий путь к по-
строению адекватного образа науки лежит прежде всего через компе-
тентную систему образования, построение метапредметных связей, си-
стему интегрированных занятий, просвещение учеников и просвещен-
ных, обладающих полноценным, пусть и ограниченно-дисциплинар-
ным, но научным мировоззрением преподавателей. 

Постнеклассический образ науки усложняется за счет появления 
новых форм научности и функциональности. Формирование множества 



38 

новых отраслей науки и различных нормативов отдельных научных дис-
циплин затрудняют сегодня выработку универсального образа науки 
в сфере самой науки. 

Следует отметить, что образы науки выстраиваются в основном на 
различных социокультурных аспектах ее существования: социальном, 
национальном, историческом, аксиологическом, функциональном. Об-
раз постнеклассической науки, например, формируется под влиянием 
эволюционной эпистемологии на идее интеграции культурной и биоло-
гической эволюции. В пространстве современной культуры сосуще-
ствуют различные по содержанию и структуре образы науки. Прослежи-
вается зависимость образов науки от дисциплинарного подхода: социо-
логического, исторического, культурологического и пр. Задача совре-
менной философии науки как «науки о науке» заключается в объясне-
нии этого многообразия образов, выявлении механизмов их формиро-
вания, выделении признаков-оснований и интегративной их концептуа-
лизации. Вместе с тем важной методологической задачей современной 
гносеологии становится формирование самого познающего субъекта 
как носителя и творца социокультурных смыслов, в чем и заключается 
ведущая роль культуротранслирующего и созидательного смысла 
науки. 

 

ТЕКСТ ДЛЯ САМОСТОЯТЕЛЬНОГО ИЗУЧЕНИЯ 

К. Ясперс 
О РОЖДЕНИИ НОВОЙ НАУКИ 
Смысл и назначение истории 

1994 
*** 

<…> Многое должно было произойти в течение последних столе-
тий, чтобы из неповторимого переплетения различных условий могла 
возникнуть современная наука. Можно указать на социальные условия: 
свободы государств и городов, досуг знати и бюргерства, возможности, 
открытые перед бедными людьми, поддерживаемыми меценатами, 
разорванность многих европейских государств, свобода передвижения 
и эмиграция, конкуренция держав и отдельных людей, … технические 
задачи, поставленные в мастерских, возможность быстрого распростра-
нения идей и технических навыков после открытия книгопечатания 
и связанного с ним роста обмена и дискуссии. Создается впечатление, 



39 

будто множество людей намеренно и непреднамеренно, трудясь во 
всех областях, участвует в деле достижения по существу неведомой им 
цели познания [С. 106–107]. 

Бросая взгляд на мировую историю, мы обнаруживаем три этапа 
познания: во-первых, это рационализация вообще, которая в тех или 
иных формах является общечеловеческим свойством, появляется с че-
ловеком как таковым в качестве «донаучной науки», рационализирует 
мифы и магию; во-вторых, становление логически и методически осо-
знанной науки – греческая наука и параллельно зачатки научного позна-
ния мира в Китае и Индии; в-третьих, возникновение современной 
науки, вырастающей с конца средневековья, решительно утверждаю-
щейся с XVII в. и развертывающейся во всей широте с XIX в. Эта наука 
делает европейскую культуру – во всяком случае, с XVII в. – отличной от 
культуры всех других стран [С. 99–100]. 

Науке присущи три необходимых признака: познавательные ме-
тоды, достоверность и общезначимость… Что же характеризует под уг-
лом зрения этих трех моментов современную науку? 

Современная наука универсальна по своему духу. Нет такой обла-
сти, которая могла бы на длительное время отгородиться от нее. Все 
происходящее в мире подвергается наблюдению, рассмотрению, иссле-
дованию – явления природы, действия или высказывания людей, их тво-
рения и судьбы. Религия, все авторитеты также становятся объектом ис-
следования. И не только реальность, но и все мыслительные возможно-
сти становятся объектом изучения. Постановка вопросов и исследова-
ние не знают предела. 

Современная наука принципиально не завершена. Греки не знали 
безгранично развивающейся науки даже в тех областях, которые в тече-
ние некоторого времени фактически развивались, – в математике, аст-
рономии, медицине. В своем исследовании греки действовали как бы 
в рамках чего-то завершенного. Такого рода завершенность не знает ни 
стремления к универсальному знанию, ни взрывной силы, присущей 
воли к истине. Современная наука движима страстью достигнуть преде-
лов, пройти через все завершающие представления познания, посто-
янно пересматривать все, начиная с основ. Отсюда повороты в прорыве 
к новому знанию и вместе с тем сохранение фактически достигнутого 
в качестве составной части новых смыслов. Здесь господствует сознание 
гипотетичности, т. е. гипотетичности предпосылок, которые в каждом 



40 

данном случае служат отправным пунктом. Все существует только для 
того, чтобы быть преодоленным (так как предпосылки обосновываются 
и релятивизируются более глубокими предпосылками) или, если речь 
идет о фактических данных, чтобы продвигаться в последовательности 
возрастающего и все глубже проникающего познания. 

<…> Современная паука ни к чему не относится равнодушно, для 
нее все имеет научный интерес; она занимается единичным и мельчай-
шим, любыми фактическими данными, как таковыми <…>. 

Современная наука, обращенная к единичному, стремится вы-
явить свои всесторонние связи. Ей, правда, не доступен космос бытия, 
но доступен космос наук. Идея взаимосвязанности всех наук порождает 
неудовлетворенность единичным познанием. Современная наука не 
только универсальна, но стремится к такому единению наук, которое 
никогда не достижимо. 

Каждая наука определена методом и предметом. Каждая являет 
собой перспективу видения мира, ни одна не постигает мир как таковой, 
каждая охватывает сегмент действительности, но не действительность – 
быть может, одну сторону действительности, но не действительность в 
целом. 

Существуют отдельные науки, а не наука вообще как наука о дей-
ствительности, однако каждая из них входит в мир, беспредельный, но 
все-таки единый в калейдоскопе связей [С. 101–103]. 

В основе взаимосвязи наук лежит форма познания. Все они обла-
дают определенным методом, мыслят категориями, обязательными 
в своих частных выводах, но вместе с тем ограничены известными пред-
посылками и границами предмета [С. 103]. Науки внутренне расчленены 
по категориям и методам и соотнесены друг с другом. Бесконечное мно-
гообразие исследований и идея единства противостоят в напряжении 
друг другу и заставляют переходить от одного к другому. 

Систематичный характер знания приводит в современном позна-
нии не к картине мира, а к проблеме системы наук. Эта система наук 
подвижна, многообразна по своим возможным структурам, открыта. 
Однако для нее характерно, что она всегда остается проблемой и что ни 
один научный метод, ни один вид знания не должен быть в ней упущен 
[С. 103]. 



41 

<…> Научная позиция требует строгого различения безусловного 
знания и небезусловного, стремления вместе с познанием обрести зна-
ние метода и тем самым смысла и границ знания, требует неограничен-
ной критики. Ее сторонники ищут ясности в определениях, исключаю-
щей приблизительность повседневной речи, требуют конкретности 
обоснования. С того момента как наука стала действительностью, истин-
ность высказываний человека обусловлена их научностью. Поэтому 
наука – элемент 214 человеческого достоинства, отсюда и ее чары, по-
средством которых она проникает в тайны мироздания [С. 105]. 

Цит. по: [Ясперс К. Смысл и назначение истории. М., 1994]. 
 
Вопросы к тексту: 
1. Какие социальные условия, по мнению Ясперса, способство-

вали возникновению современной науки? 
2. Какие три этапа развития познания выделяет Ясперс в мировой 

истории? 
3. В чем заключается универсальность современной науки? 
4. Почему современная наука, в отличие от античной, является 

принципиально незавершенной? 
5. Как Ясперс объясняет роль гипотетичности в развитии совре-

менного знания? 
6. Почему для современной науки важны единичные и мельчай-

шие факты? 
7. Что означает идея «космоса наук», и чем она отличается от по-

стижения «космоса бытия»? 
8. Как Ясперс характеризует отношение отдельных наук к дей-

ствительности и к системе наук в целом? 
9. Почему система наук, по Ясперсу, остается проблемой и не мо-

жет быть окончательно завершена? 
10. Какие требования включает в себя научная позиция, и почему 

наука становится элементом человеческого достоинства? 



42 

5. ЦЕННОСТИ И МЕТОДОЛОГИЯ 
В СОЦИАЛЬНО-ГУМАНИТАРНЫХ ИССЛЕДОВАНИЯХ 

В философии культуры ценностная обусловленность знания рас-
сматривается как неустранимое следствие включённости исследова-
теля в культурно-исторический контекст, что придаёт методологии гума-
нитарных наук рефлексивный и диалогический характер. 

Разграничение естественнонаучного и гуманитарного знания 
имеет не только институциональный, но и глубоко мировоззренческий 
характер [2; 34]. В естествознании исходным является разделение субъ-
екта и объекта: человек выступает внешним наблюдателем природы, 
стремящимся описать и объяснить объективные процессы, независи-
мые от его воли и ценностей. В гуманитарных науках исследователь 
имеет дело с человеческим миром – с сознанием, культурой, социаль-
ными институтами, которые не могут быть адекватно поняты вне вклю-
чённости субъекта в исследуемую реальность. 

Предмет гуманитарных наук, с одной стороны, имеет идеальный, 
смысловой, ценностный характер и в то же время опредмечен в языко-
вых формах, текстах, артефактах, социальных практиках. Поэтому гума-
нитарное познание носит преимущественно субъект–субъектный харак-
тер: оно предполагает диалог с Другим, участие в общих смыслах и цен-
ностях, реконструкцию мотиваций и целей действующих субъектов. 

Если естественные науки ориентированы, прежде всего, на объ-
яснение явлений через выявление причинно-следственных связей, то 
в гуманитарных дисциплинах ключевую роль играют понимание и ин-
терпретация. Истинность гуманитарных суждений во многом носит ин-
терпретативный характер и не может быть исчерпывающе выражена 
в форме строгих логических доказательств; она задается горизонтом 
культурно обусловленных смыслов. 

Вместе с тем, между естественными и гуманитарными науками 
возможно и необходимо взаимодействие. Во-первых, естествознание 
неизбежно сталкивается с социальными и этическими последствиями 
своих открытий и технологий, что требует привлечения гуманитарной 
экспертизы и ценностного анализа. Во-вторых, гуманитарные дисци-
плины всё активнее используют данные и методы естественных наук – 
биологии, нейронаук, информатики, математики, статистики. 



43 

Известная метафора «двух культур» Ч. Сноу указывала на опас-
ность взаимного отчуждения естественно-технического и гуманитар-
ного образа мышления. Современная ситуация, характеризующаяся ро-
стом междисциплинарных исследований и комплексных проектов, по-
казывает, что эта угроза может быть преодолена через формирование 
интегративного научного мировоззрения, в котором логика, методоло-
гия и ценностная рефлексия взаимно дополняют друг друга [34; 47]. 

Специфика гуманитарного познания состоит также в его текстовой 
опосредованности. Между исследователем и объектом стоят письмен-
ные источники, документы, мемуары, артефакты, которые уже являются 
интерпретациями реальности. Гуманитарная реальность выступает как 
«реальность второго порядка» – как мир смыслов, зафиксированных 
в текстах и требующих дальнейшей интерпретации. 

Наконец, особым образом решается в гуманитарных науках про-
блема объективности. Здесь объективность не сводится к полному 
устранению субъективного фактора (что и в естествознании лишь идеа-
лизация), а понимается как непредвзятость, «объёмность» рассмотре-
ния, способность соотносить собственную позицию с альтернативными 
интерпретациями и культурными традициями [11; 24]. 

В свою очередь, проблематика метода в гуманитарных дисципли-
нах имеет двойственный характер. С одной стороны, гуманитарные 
науки используют широкий спектр логических и общенаучных методов – 
анализ и синтез, сравнение, моделирование, индукцию и дедукцию, 
наблюдение и эксперимент, различные виды опроса и статистической 
обработки данных. С другой стороны, они вырабатывают собственные, 
специфические для гуманитарного знания методы – биографический, 
диалогический, идеографический, герменевтический, феноменологиче-
ский и др. [24; 25; 47]. 

Собственно методологическое измерение гуманитарных наук свя-
зано с тем, что научное исследование здесь неизбежно несёт на себе 
«бремя метода». Метод в гуманитарной сфере – не просто набор техни-
ческих процедур и приёмов, а экзистенциально нагруженный «путь», 
определённый образ действия, включающий в себя рефлексивность, 
критическое отношение к собственным основаниям, ответственность за 
интерпретируемые смыслы. Оттого путь гуманитарного исследователя 
нередко оказывается «путём к истине длиною в жизнь», где идея или 



44 

гипотеза нуждаются не только в логическом обосновании, но и в демон-
страции того, каким образом они были получены, насколько надёжна 
использованная методология. 

Современное понимание методологии исходит из её многоуров-
невого строения [45; 47]. Можно выделить, по крайней мере, пять уров-
ней: 

1. Философский уровень – фундаментальные мировоззренческие 
и методологические установки (диалектика, феноменология, герменев-
тика, аналитическая философия и др.), задающие предельно общие ори-
ентиры исследования. 

2. Общенаучный уровень – методы и принципы, применимые 
в различных областях знания: системный подход, структурно-функцио-
нальный анализ, теория моделирования и др. 

3. Уровень междисциплинарных методов – подходы, общие для 
целых блоков наук (например, сравнительно-исторический метод в со-
циологии, истории, культурологии). 

4. Уровень частнонаучных методов – специфические процедуры 
и техники, характерные для конкретной дисциплины (археологические 
методы, психодиагностические методики, контент-анализ и т. п.). 

5. Методический уровень – конкретные методики, алгоритмы 
и технологии исследования, обеспечивающие сбор, обработку и интер-
претацию данных. 

Философия науки и философия в целом выполняют по отношению 
к гуманитарным дисциплинам комплекс методологических функций. 
Они выявляют и критикуют исходные понятия и предпосылки теорий, 
формируют целостную картину мира, задают пространство для диалога 
между разными научными школами, вырабатывают критерии научности 
и обоснованности знаний, а также осмысляют кризисные ситуации и ме-
тодологические тупики. 

Особую значимость для гуманитарного познания приобретают 
герменевтика, структурализм и феноменология. Герменевтика пред-
лагает концепцию понимания как диалога с текстом и традицией; струк-
турализм ориентирует на выявление глубинных структур культуры, не 
сводимых к индивидуальным сознаниям; феноменология обращается 
к анализу опыта сознания и к процедурам редукции, позволяющим рас-
членить эмпирический и сущностный уровни переживания. 



45 

В совокупности эти подходы способствуют формированию осо-
бого типа гуманитарной рациональности, в которой метод нельзя свести 
к «технике», а методологию – к набору регламентирующих правил. Она 
выступает выражением научного самосознания, стремящегося соеди-
нить строгость рассуждения с открытостью к разнообразию человече-
ского опыта. 

Одним из наиболее обсуждаемых аспектов социально-гуманитар-
ной методологии является отсутствие общепризнанных исследователь-
ских парадигм, что нередко обозначается как мультипарадигмаль-
ность. Данная черта трактуется исследователями как характерное свой-
ство социально-гуманитарного знания, выражающееся в разнообразии 
подходов, концептуальных схем и объяснительных моделей. Не слу-
чайно подчеркивается, что «отсутствие общепризнанных парадигм 
означает неизбежность „теоретического анархизма“ в гуманитарных 
науках… Поэтому множество конкурирующих между собой концепту-
ально-теоретических схем социальной реальности и возможность сво-
бодного выбора любой из них – это норма, а не какая-то аномалия» 
[24, с. 195–196]. 

Хотя отрицать открытый характер и концептуальную вариатив-
ность социально-гуманитарного знания действительно трудно, необхо-
димо уточнить ряд моментов. На наш взгляд, идея радикальной «сво-
боды выбора» в гуманитарном исследовании требует критического 
осмысления. Во-первых, исследователь неизбежно включён в опреде-
лённый социальный контекст, ограниченный экономическими ресур-
сами, культурно-историческими факторами и более широкими услови-
ями реализации научной деятельности. Это явление может быть опи-
сано как объектная корреляция исследования. Во-вторых, социальные 
исследования зависят от политико-идеологических и правовых особен-
ностей конкретного общества или региона, что образует субъектную 
корреляцию. В-третьих, ключевая трудность в социально-гуманитарной 
сфере заключается не столько в выборе среди готовых парадигм, 
сколько в необходимости их критического переосмысления и в разра-
ботке нового методологического инструментария. Данное измерение 
можно определить как методологическую корреляцию исследования. 
В классических трактовках научной методологии подобные корреляции 
рассматриваются в рамках проблемы социокультурной обусловленно-
сти познавательных процессов: «Исследования последних десятилетий 



46 

показали, что проблема социокультурной детерминации… представ-
ляет собой фундаментальную характеристику… научного познания» 
[34, с. 170]. 

Специфика современной социально-гуманитарной методологии 
заключается в ее плюрализме. Плюралистичность проявляется не 
только на уровне эпистемологических стратегий, но и в многообразии 
ценностных установок исследователя, что определяет расхождение 
между когнитивным и аксиологическим аспектами гуманитарного зна-
ния. Иными словами, необходимо различать понимание содержания 
и методологического обеспечения исследования (когнитивный аспект), 
с одной стороны, и признание его значимости и оправдание полученных 
результатов (аксиологический аспект), с другой. Поэтому в гуманитар-
ной сфере возможно как рациональное понимание определённой пози-
ции при её ценностном неприятии, так и обратная ситуация – принятие 
той или иной позиции без её полного когнитивного освоения. 

Согласно позиции аксиологического плюрализма, многообразие 
точек зрения, даже взаимоисключающих, предполагает не просто право 
на существование, но и признание равноправия мотивов и ценностных 
ориентиров исследователей. Только в таком контексте возможны твор-
ческое развитие научных идей и свобода академического высказыва-
ния. Данный аспект касается преимущественно внешней стороны науч-
ного творчества, не затрагивающей глубинные основания профессио-
нальной деятельности. 

В свою очередь, когнитивный плюрализм предполагает, что за 
вариативностью целей и форм самовыражения стоят определённые ме-
тодологические структуры, которые обладают собственными имманент-
ными закономерностями и не могут быть произвольно выбраны, по-
добно индивидуальным ценностным предпочтениям. Методологиче-
ские установки не сводимы к личным установкам исследователя и опре-
деляют допустимые рамки профессионального высказывания. Именно 
такая позиционная ограниченность обеспечивает возможность осмыс-
ленного и корректного научного рассуждения. 

С нашей точки зрения, видимая противоречивость позиций аксио-
логического и когнитивного плюрализма является достаточно иллюзор-
ной. Эти подходы ориентированы на различные уровни анализа и по-
тому не вступают в прямое противоречие. Первый описывает внешнюю, 
количественно выраженную многогранность гуманитарного знания; 



47 

второй – его качественные, глубинные методологические основания. 
Однако сам факт существования подобных дебатов указывает на важ-
ную исследовательскую проблему: как соотносятся открыто деклариру-
емые ценности исследователя и скрытые методологические основания 
его работы? 

Возникает вопрос: возможно ли полное разделение между цен-
ностями и методологическими принципами? Подразумевает ли методо-
логический инструментарий возможность обоснования любых, даже 
взаимоисключающих ценностных позиций? Действительно ли здесь ра-
ботает принцип Anything goes, согласно которому «допустимо все – все, 
что способствует развитию познания…» [46, с. 49]? Или напротив, суще-
ствует строгая корреляция между ценностными ориентациями и мето-
дологическими основаниями, и никакое содержание не возникает без 
соответствующей причины – nihil est sine ratione? 

Эта проблематика вызывает и ряд дополнительных вопросов. 
Например, могут ли крайние ценностные установки контркультур быть 
оправданы ссылками на общие методологические основания? Допу-
стима ли интеграция различных методологических принципов для под-
тверждения так называемых общечеловеческих ценностей? Возможно 
ли утверждать, что ценности определяют траектории развития теорий, 
а когнитивные установки служат лишь механизмами их рационального 
обоснования? 

Для анализа данной проблематики необходим особый подход 
к интерпретации социально значимых ценностей – таких как справедли-
вость, гуманность, равенство, милосердие. Эти феномены следует рас-
сматривать не в рамках общей теории морали, универсалистской аксио-
логии или нормативного педагогического дискурса. Более продуктив-
ным здесь является подход, ориентированный не на механическое при-
ложение готовых когнитивных схем к конкретным ситуационным кон-
текстам, а на создание нового методологического инструментария, спо-
собного реагировать на изменчивые условия социокультурной действи-
тельности, не претендуя на окончательность и универсальность выво-
дов. 

Таким образом, можно утверждать, что анализ указанных аспек-
тов социально-гуманитарной методологии предоставляет исследовате-
лям ориентиры, необходимые для творческого и профессионального 
роста в современной гуманитарной науке.  



48 

ТЕКСТ ДЛЯ САМОСТОЯТЕЛЬНОГО ИЗУЧЕНИЯ 

Г. Риккерт 
Науки о природе и науки о культуре 

1910 
*** 

<…> Слова «природа» и «культура» далеко не однозначны. <…> 
Продукты природы – то, что свободно произрастает из земли. …Куль-
тура …[это] то, что или непосредственно создано человеком, действую-
щим сообразно оцененным им целям, или оно уже существовало 
раньше, по крайней мере, сознательно взлелеяно ради связанной с ним 
ценности. <…> В объектах культуры …заложены ценности. Мы назовем 
их благами, чтобы таким образом отличить их как ценные части действи-
тельности от самих ценностей как таковых, не представляющих собой 
действительности и от которых мы здесь можем отвлечься. Явления 
природы мыслятся не как блага, а вне связи с ценностями, и если от объ-
екта культуры отнять всякую ценность, то он станет частью простой при-
роды. <…> 

При этом, если иметь в виду культуру в высшем смысле слова, то 
речь должна идти не об объектах простого желания, но о благах, 
к оценке которых или к работе над которыми мы чувствуем себя более 
или менее нравственно обязанными в интересах того общественного 
целого, в котором мы живем, или по какому-либо другому основанию. 
Этим самым мы отделяем объекты культуры как от того, что оценивается 
и желается только инстинктивно, так и от того, что имеет ценность блага, 
если и не на основании одного только инстинкта, то благодаря прихотям 
настроения. <…> 

В самом деле, явления культуры должны быть рассматриваемы не 
только по отношению к ценности, но также и по отношению к оценива-
ющему их психическому существу, потому что ценности оцениваются 
только психическим существом, – обстоятельство, благодаря которому 
психическое вообще рассматривается как нечто более ценное по срав-
нению с телесным. Так что на самом деле существует связь между про-
тивоположением природы и культуры, с одной стороны, и природы 
и духа – с другой, поскольку в явлениях культуры, представляющих со-
бою блага, всегда должна участвовать оценка, а потому вместе с ней 
и духовная жизнь. Однако …простая наличность психического …еще не 
создает объекта культуры и потому не может быть употреблена для 



49 

определения понятия культуры. <…> Необходимо, напротив, между ду-
ховным бытием, или психическими актами оценки, с одной стороны, 
и самими ценностями и их значимостью – с другой, проводить такое же 
резкое логическое различие, как и между благами и заложенными в них 
ценностями, а также уяснить себе, что в «духовных ценностях» центр тя-
жести лежит не в духовном, но в ценностях. <…> 

Итак, будем придерживаться вполне совпадающего с общеприня-
тым языком понятий культуры, т. е. будем понимать под культурой со-
вокупность объектов, связанных с общезначимыми ценностями и леле-
емых ради этих ценностей, не придавая ему никакого более точного ма-
териального определения, и посмотрим теперь, как это понятие сможет 
быть нам далее полезным при отграничении двух групп наук. 

Цит. по: [Риккерт Г. Науки о природе и науки о культуре / пер. 
М. Е. Зингера // Культурология. XX век. – М.: Юрист, 1995 – С. 69–103]. 

 
Вопросы к тексту: 
1. Как Риккерт определяет объект культуры, и чем он отличается 

от продукта природы? 
2. Что такое «блага» в понимании Риккерта, и как они соотносятся 

с ценностями? 
3. Почему объект культуры превращается в «природу», если из 

него исключить всякую ценность? 
4. Чем объекты культуры отличаются от того, что желается ин-

стинктивно или в соответствии с мимолетным настроением? 
5. Какую роль психическое существование (духовная жизнь) иг-

рает в формировании явлений культуры? 
6. Почему простое наличие психического состояния не делает 

объект культурным? 
7. Как Риккерт предлагает различать духовные акты оценки 

и сами ценности? 
8. Какое определение культуры Риккерт считает наиболее подхо-

дящим для разграничения двух групп наук? 
  



50 

ТЕКСТ ДЛЯ САМОСТОЯТЕЛЬНОГО ИЗУЧЕНИЯ 

Х.-Г. Гадамер 
Что есть истина? 

1991 
*** 

<…> Наука Нового времени осуществила решительный разрыв 
с формами знания греческого и христианского Запада. Отныне овладе-
вают именно идеей Метода. В Новое время Метод, при всем многооб-
разии, которое он может иметь в различных науках, понимался как не-
что единое. Идеал познания, сформулированный на основе понятия Ме-
тода, состоит в том, чтобы мы проходили путь познания настолько осо-
знанно, чтобы всегда можно было повторить его. Metodos означает путь 
следования. Способность вновь и вновь следовать пути, по которому 
уже проходили, и есть методичность, отличающая способ деятельности 
в науке. Но как раз это с необходимостью ограничивает претензии на 
истину. Если только проверяемость, в какой бы то ни было форме, со-
ставляет истину (veritas), то масштаб, с которым сопоставляется позна-
ние, уже больше не истина, а достоверность. Поэтому, начиная с клас-
сической формулировки правила достоверности Декарта, подлинным 
этосом современной науки считается допущение в качестве достаточ-
ных условий истины только того, что удовлетворяет идеалу достовер-
ности. 

Эта сущность современной науки является определяющей для 
всей нашей жизни. Идеал верификации, ограничение знания проверяе-
мым находит свое воплощение в подражании. Такова современная 
наука и весь мир планирования и техники, происшедший из законов ее 
движения. Проблемы нашей цивилизации и беды, которые готовит нам 
ее технизация, заключаются вовсе не в том, что недостает подходящей 
промежуточной инстанции между познанием и его практическим при-
менением. Именно Способ познания самой науки делает невозможной 
такую инстанцию. Сама наука есть техника. 

<…> наука претендует на преодоление случайности субъектив-
ного опыта с помощью объективного познания, на преодоление языка 
многозначной символики с помощью однозначности понятия. Но во-
прос в том, имеется ли внутри науки как таковой предел объективируе-
мости, лежащий в сущности суждения и в самой истине высказывания? 
Ответ на этот вопрос вовсе не самоочевиден. В современной философии 



51 

есть одно очень большое течение, по своему значению, конечно, в не-
малой степени заслуживающее внимания, для которого этот ответ явля-
ется установленным. Оно полагает, что вся тайна и единственная задача 
философии состоит в том, чтобы формулировать высказывание 
настолько точно, чтобы оно действительно было в состоянии высказать 
подразумеваемое однозначно. Согласно этому направлению, филосо-
фия должна сформировать систему знаков, которая не зависела бы от 
метафорической многозначности естественных языков и от многоязы-
чия культурных народов в целом и от вытекающих из этого постоянных 
двусмысленностей и недоразумений; систему, которая достигла бы од-
нозначности и точности математики. Математическая логика считается 
здесь путем решения всех проблем, которые наука к настоящему вре-
мени оставила за философией. Это течение, распространившееся с ро-
дины номинализма на весь мир, представляет собой возрождение идей 
восемнадцатого столетия. Будучи философией, оно испытывает, ко-
нечно, имманентные трудности. Постепенно оно и само начинает это 
понимать. Можно показать, что введение конвенциональной знаковой 
системы не может быть осуществлено с помощью системы, заключен-
ной в этой же конвенции, следовательно, всякое введение какого-либо 
искусственного языка уже предполагает другой язык, на котором гово-
рят. Здесь имеет место логическая проблема метаязыка. Но за ней стоит 
и нечто другое: язык, на котором мы говорим и в котором мы живем, 
занимает особое положение. Он одновременно является содержатель-
ной пред-данностью для всякого последующего логического анализа. 
Но он является таковым не как простая сумма высказываний. Высказы-
вание, которое стремится говорить истину, должно удовлетворять и со-
вершенно другим условиям, помимо условий логического анализа. При-
тязание высказывания на несокрытость состоит не только в представле-
нии существующего (Vorliegenlassen des Vorliegenden). Недостаточно 
того, что существующее показывается в высказывании. Ибо проблема 
как раз в том, все ли существует таким образом, что может быть пока-
зано в речи. Показывая только то, что можем показать, не отказываем 
ли мы в признании тому, что все же есть и что испытывается (erfahren 
wird). 

Я полагаю, гуманитарные науки очень красноречиво свидетель-
ствуют об этой проблеме. И там есть многое, что может быть подчинено 



52 

понятию Метода современной науки. Каждый из нас должен, в преде-
лах возможного, считать верифицируемость идеалом всякого познания. 
Но нужно признаться, что этот идеал очень редко достигается, и те ис-
следователи, которые стремятся достичь его буквально, большей ча-
стью ничего не могут сказать об истинно важных вещах. Получается так, 
что в гуманитарных науках есть нечто такое, что совершенно немыслимо 
в естествознании…Мы должны признаться, что величайшие и плодо-
творнейшие достижения в гуманитарных науках, напротив, далеко опе-
режают идеал верифицируемости. 

<…> Нельзя постоянно продвигаться вперед в познании, не упус-
кая при этом из рук возможной истины. Здесь речь идет о количествен-
ном отношении, как если бы мы всегда могли удержать только конеч-
ный объем знания. Дело не в том, что, познавая истину, мы в то же 
время закрываем и забываем ее, а скорее в том, что, ставя вопрос об 
истине, мы с необходимостью находимся в границах своей герменевти-
ческой ситуации. А это значит, что мы совершенно не в состоянии по-
знать многого, являющегося истинным, поскольку нас ограничивают 
предрассудки, о которых мы ничего не знаем. И в практике научной ра-
боты есть нечто похожее на «моду». <…> Я полагаю, можно принципи-
ально утверждать, что не может быть высказывания, которое было бы 
абсолютно истинным. 

Нет такого высказывания, которое можно понять только по по-
казываемому им содержанию, если хотят постичь это высказывание 
в его истине. Всякое высказывание мотивировано. Всякое высказыва-
ние имеет предпосылки, которых оно не высказывает. Только тот, кто 
учитывает эти предпосылки, может действительно определить истин-
ность высказывания. Каждое высказывание имеет собственный 
смысловой горизонт, возникающий в проблемной ситуации 
(Fragesituation). <…> Употребляя в этой связи понятие ситуации, я ука-
зываю на то, что научный вопрос и научное высказывание являются 
лишь специальными случаями всеобщего отношения, сконцентриро-
ванного в понятии ситуации. 

<…> То, что всякое высказывание, как говорилось выше, обладает 
своим ситуационным горизонтом и своей функцией обращения, есть 
лишь основание для последующего вывода о том, что конечность и ис-
торичность всякого высказывания восходит к принципиальной конечно-



53 

сти и историчности нашего бытия. То, что высказывание есть нечто боль-
шее, чем только представление (Vergegenwärtigen) существующего по-
ложения дел, означает прежде всего то, что оно принадлежит целому 
исторической экзистенции и является «одновременным» всему тому, 
что в ней может быть настоящим. Когда мы хотим понять какие-либо 
традиционные положения, то предаемся историческим размышлениям, 
которые позволяют проследить, где и как эти положения были выска-
заны, что является их подлинным мотивационным фоном, а тем самым 
и их подлинным смыслом. Следовательно, если мы хотим представить 
себе некоторое положение как таковое, мы должны со-представить 
себе его исторический горизонт. 

<…> Историческое познание никогда не является только представ-
лением, а понимание – только реконструкцией смысловой структуры, 
сознательным истолкованием неосознанного производства. Скорее, по-
нимать друг друга – значит понимать друг друга в чем-то. Соответ-
ственно, понимать прошлое – значит услышать то, что оно, как действи-
тельное, хочет нам сказать. Первенство вопроса перед высказыванием 
в герменевтике означает, что каждый вопрос, который понимают, за-
дают сами. Соединение горизонта современности с горизонтом про-
шлого – дело исторических гуманитарных наук. 

<…> Следовательно, то, что мы подразумеваем под истиной – от-
крытость, несокрытость вещи – имеет собственную временность и исто-
ричность. Мы с удивлением замечаем, что при всей нашей заботе об ис-
тине мы не можем высказать истины без обращения, без ответа, а тем 
самым и без общности достигнутого согласия. Но самым удивительным 
в сущности языка и беседы является то, что и я сам не связан своим мне-
нием, когда говорю с кем-то другим; что никто из нас не охватывает 
своим мнением всю истину, но, однако, полная истина может охватить 
нас обоих в наших отдельных мнениях. Герменевтика, соответствующая 
нашей исторической экзистенции, должна была бы иметь своей задачей 
развертывание тех смысловых связей языка и беседы, которые мы не 
замечаем (hinwegspielen)» [С. 32–37]. 

Фрагменты из работы Х.-Г. Гадамера «Что есть истина?», цит. по: 
[Гадамер Х.-Г. Что есть истина? // Логос. Вып. 1. М., 1991]. 

 



54 

Вопросы к тексту: 
1. Как Гадамер определяет Метод и почему методичность огра-

ничивает притязание науки на истину? 
2. Чем отличается истина (veritas) от достоверности, и почему со-

временная наука ориентируется именно на достоверность? 
3. Почему, по Гадамеру, сама структура научного познания де-

лает невозможной «промежуточную инстанцию» между знанием и тех-
никой? 

4. Что означает проблема метаязыка в контексте критики искус-
ственных знаковых систем? 

5. Почему гуманитарные науки, по мнению Гадамера, не могут 
полностью соответствовать идеалу верифицируемости, и в чем состоит 
их специфическая истина? 

6. В каком смысле всякое высказывание имеет предпосылки 
и «ситуационный горизонт», и как это влияет на понимание истины? 

7. Как связано историческое бытие человека с конечностью и ис-
торичностью всякого высказывания? 

8. Почему понимание прошлого, по Гадамеру, предполагает 
«слияние горизонтов» современности и традиции, и как это связано 
с сущностью языка и беседы? 

6. ФИЛОСОФСКО-МЕТОДОЛОГИЧЕСКИЕ 
ПРОБЛЕМЫ КУЛЬТУРОЛОГИИ 

Культурология занимает особое место в системе социально-гума-
нитарных наук. С одной стороны, она наследует традиции философии 
культуры, истории культуры, искусствознания, этнологии, семиотики; 
с другой – претендует на статус относительно самостоятельной дисци-
плины, имеющей свой предмет, методы и категориальный аппарат. Это 
двойственное положение обостряет её философско-методологические 
проблемы. 

Философия культуры задаёт для культурологии предельный уро-
вень рефлексии, позволяя рассматривать культурные феномены не 
только в их эмпирическом многообразии, но и в перспективе смысловых 
и антропологических оснований. В этом контексте культурология оказы-
вается не просто междисциплинарной областью знания, а формой фи-



55 

лософского осмысления культуры как целостного способа человече-
ского бытия, что усиливает её методологическое значение в системе гу-
манитарных наук. 

Прежде всего, дискуссионным остаётся вопрос о предмете куль-
турологии. Культура может мыслиться как совокупность артефактов 
и символических форм; как система ценностей и норм; как способ жиз-
недеятельности общества; как особая реальность смыслов и текстов. От 
того, какой аспект выдвигается на первый план, зависят и методологи-
ческие предпочтения: семиотический, структуралистский, коммуника-
тивный, антропологический, цивилизационный и другие подходы вы-
страивают «свою» модель культурной реальности. 

Во-вторых, культурология по самой своей природе методологиче-
ски плюралистична. Она вынуждена интегрировать достижения различ-
ных наук – истории, социологии, психологии, филологии, философии, 
религиоведения, искусствознания. Поэтому одной из ключевых методо-
логических проблем культурологии является преодоление монологиче-
ской модели знания, унаследованной от позитивистской и идеологизи-
рованной традиции XIX–XX веков. Эта модель исходит из представления 
о единственно правильной интерпретации культурных процессов 
и предполагает жёсткое противопоставление конкурирующих теорети-
ческих направлений. В философии и гуманитарных науках она вырази-
лась, в частности, в схеме антагонистического противостояния «матери-
ализма» и «идеализма», закреплённой в рамках догматизированного 
марксизма. Подобная редукция многообразия философских и культур-
ных традиций к бинарной оппозиции существенно обедняет анализ 
культуры. Исторический опыт философии демонстрирует не линейное 
вытеснение одних учений другими, а сложный процесс сосуществова-
ния, взаимодействия и взаимного переосмысления различных мировоз-
зренческих позиций. Развитие культуры осуществляется не через уни-
чтожение альтернатив, а через их продуктивный диалог. 

Такой междисциплинарный характер делает невозможным жёст-
кий методологический монизм, но одновременно создаёт риск методо-
логической эклектики, когда теоретические схемы механически соеди-
няются без анализа их совместимости и предельных оснований. 

В-третьих, культурологическое знание принципиально ценностно 
нагружено. Культура – не нейтральный объект наблюдения, а простран-
ство, в котором конституируются человеческие идентичности, иерархии 



56 

значимости, представления о должном и недопустимом. Поэтому куль-
туролог не может занимать полностью «внешнюю» позицию по отноше-
нию к изучаемым феноменам: он принадлежит определённой культуре, 
несёт её языковые и ценностные коды. Это ставит на повестку дня про-
блему рефлексии собственной культурной принадлежности исследова-
теля и осмысления границ возможной объективности в культурологиче-
ском познании. 

В-четвёртых, культурология сталкивается с проблемой соотноше-
ния универсального и локального. С одной стороны, необходимо выяв-
лять общие структуры и механизмы функционирования культур (симво-
лические универсалии, типы ритуалов, модели коммуникации и т. п.). 
С другой – каждая культура уникальна, и попытка подвести её под слиш-
ком широкие универсальные схемы чревата нивелированием специ-
фики, а иногда – и скрытым культурным доминированием (европоцен-
тризм, колониальный взгляд). 

В-пятых, особую актуальность приобретает вопрос о переводимо-
сти культурных смыслов. Культурологический анализ предполагает по-
стоянное «перевыражение» ценностей и практик одной культуры на 
языке другой. Здесь возникает необходимость методологического 
осмысления герменевтических процедур перевода и интерпретации, 
рисков искажений, асимметрий и потерь смысла. В этом отношении 
культурология опирается на герменевтику, философию диалога, теорию 
интеркультурной коммуникации. В данном контексте принцип диало-
гичности, разработанный М. М. Бахтиным, приобретает фундаменталь-
ное философско-методологическое значение для культурологии. Диа-
лог у Бахтина – не коммуникативная техника и не риторическая фигура, 
а онтологический способ существования смысла. Культура в целом 
предстаёт как открытое пространство взаимодействия голосов, позиций 
и ценностных горизонтов, ни один из которых не может быть оконча-
тельно замкнут или абсолютизирован [3, с. 381–393]. 

Применительно к философии культуры диалогический принцип 
выступает альтернативой как догматическому монизму, так и эклектиче-
скому релятивизму. Он позволяет мыслить культурное многообразие не 
как хаотическое сосуществование несоизмеримых форм, а как структу-
рированное поле взаимной соотнесённости. Диалог не устраняет разли-
чий, но переводит их из плоскости конфронтации в плоскость смысло-
образования. 



57 

С методологической точки зрения это означает отказ от принципа 
«партийности» в анализе культуры и утверждение принципа ответствен-
ной вненаходимости исследователя. Бахтин подчёркивает, что подлин-
ное гуманитарное познание возможно лишь при сохранении дистанции 
по отношению к политическим, идеологическим и корпоративным ин-
тересам [1]. Исследователь культуры должен занимать позицию, позво-
ляющую ему быть включённым в диалог традиций, но не растворённым 
в них. 

В гносеологическом измерении диалогичность культурологиче-
ского познания проявляется в том, что его объектом является не «вещь», 
а «говорящее бытие». В отличие от естественных наук, где познание но-
сит преимущественно монологический характер и направлено на опи-
сание безответного объекта, гуманитарное знание имеет дело с субъек-
тами, наделёнными смыслом, речью и ответственностью. Как подчёрки-
вал Бахтин, «точные науки – это монологическая форма знания: интел-
лект созерцает вещь и высказывается о ней», тогда как гуманитарное 
познание предполагает встречу с другим голосом [43, с. 48–56]. 

Это обстоятельство радикально меняет критерии научности 
в культурологии. Истина здесь не сводится к верифицируемому факту, 
но раскрывается как событие понимания, возникающее в пространстве 
интерпретации. Культура, таким образом, не просто объект познания, 
а активный соучастник исследовательского процесса. 

В аксиологическом плане диалогическая методология позволяет 
рассматривать культуру как полифоническое пространство ценностей. 
Современное общество характеризуется сосуществованием различных 
ценностных систем – общечеловеческих, личностных, государственно-
идеологических и глобальных. Ни одна из них не может претендовать 
на абсолютное доминирование без утраты культурной целостности. 
Диалог ценностей выступает здесь не как компромисс, а как условие их 
взаимного прояснения и исторической жизнеспособности. В социокуль-
турном измерении диалогическая парадигма приобретает значение 
принципа организации межкультурных и межгосударственных отноше-
ний. Отказ от логики силового давления и культурной экспансии 
в пользу партнёрского взаимодействия может рассматриваться как про-
должение философии диалога на уровне глобальной культуры. 



58 

Наконец, культурология сегодня оказывается фронтирной дисци-
плиной, стоящей на пересечении процессов глобализации, цифровиза-
ции и трансформации культурной памяти. Глобальные коммуникацион-
ные сети создают новые формы культурного опыта, размывают границы 
традиционных идентичностей, порождают феномены гибридных куль-
тур, виртуальной реальности, медиатизации повседневности. Эти про-
цессы требуют переосмысления классических категорий культурологии 
(традиция, текст, канон, автор, аудитория, элита и масса и т. п.) и выра-
ботки новых методологических инструментов для анализа цифровой 
культуры. 

Таким образом, философско-методологические проблемы культу-
рологии концентрируются вокруг необходимости переосмысления ста-
туса знания, субъекта и истины в гуманитарном исследовании. Диалоги-
ческая философия культуры, в значительной степени опирающаяся на 
наследие М.М. Бахтина, позволяет перейти от эпистемологического 
анализа культуры к её онтологическому пониманию – как живого, от-
крытого и исторически развёртывающегося пространства человеческого 
смысла. 

Рассмотрение культуры как системного целого позволяет филосо-
фии культуры выполнять методологическую функцию по отношению 
к частным наукам о культуре. В отличие от эмпирических дисциплин, 
анализирующих отдельные элементы или подсистемы культуры, фило-
софия культуры ориентирована на выявление общих закономерностей 
её функционирования и развития. Это позволяет преодолевать фраг-
ментарность культурологического знания и формировать целостное 
представление о культурном бытии человека. 

Таким образом, культурология выступает одновременно объек-
том и субъектом методологической рефлексии: она не только исполь-
зует философско-методологический аппарат, выработанный в других 
областях гуманитарного знания, но и сама становится площадкой для 
проверки, модификации и дальнейшего развития этих подходов. 
  



59 

ТЕКСТ ДЛЯ САМОСТОЯТЕЛЬНОГО ИЗУЧЕНИЯ 

М. К. Мамардашвили 
О НАУКЕ И КУЛЬТУРЕ 

Как я понимаю философию 
1990 
*** 

<…> различие между наукой и культурой, так и те возможные 
связи, в какие они могут вступать друг с другом, в связи, в общем-то 
напряженные и драматические, каковыми они являются независимо от 
каких-либо реальных культурных кризисов в ту или иную историческую 
эпоху. Иными словами, я думаю, что существует не только различие 
между наукой и культурой, но и постоянное напряжение между ними, 
лежащее в самой сути этих двух феноменов [С. 291–292]. 

<…> сама возможность постановки вопроса о культуре и науке как 
о различных вещах (что, безусловно, таит в себе парадокс, поскольку 
науку ведь мы всегда определяем как часть культурного достояния) свя-
зана, как мне кажется, с различием между содержанием тех интеллек-
туальных или концептуальных образований, которые мы называем 
наукой, и существованием этих же концептуальных образований или их 
содержаний <…>. 

С одной стороны, мы имеем дело с человеческой установкой на 
содержания, на видение через них (через идеальные абстрактные объ-
екты и их связи, через инварианты и структуры симметрий, через чтения 
экспериментальных показаний, отождествляемых со следствиями, вы-
водимыми из первых, и т. д.) законов и объективной упорядоченности 
мира, которые выражаются в терминах и характеристиках, независимых 
от случайности исполнения или невыполнения мыслящим существом 
целого его жизни, от того, в каком режиме она протекает и воспроизво-
дится как нечто устойчивое и упорядоченное. А с другой стороны, совер-
шенно несомненно, что указанные содержания, в терминах которых 
формулируются универсальные и объективные законы (а это – идеал 
знания), сами существуют в этом режиме актуализации сознательной 
жизни, так как являются реальным феноменом жизни определенных су-
ществ во Вселенной, которые из-за того, что они занимаются теорией, 
не перестают быть сами эмпирическим явлением (именно в качестве 
познающих, а не психологически), которое в свою очередь должно слу-



60 

читься (или не случиться), пребыть и состояться (или не состояться), ре-
ализуя какое-то условие бытия как целого (и, можно сказать, даже 
«в малейшем» мы реализуемся, лишь реализуя при этом некое бытий-
ное условие). А субъект события (т. е. такого знания или состояния, о ко-
тором можно сказать, что оно случилось, реально имело место) всегда, 
как известно, принадлежит определенному обществу, определенному 
времени, определенной культуре. 

<…> перед нами проблема наличия разницы между тем, что мы 
видим в научном знании в качестве универсального физического за-
кона, который от нас не зависит и к тому же живет как реальное явление 
какой-то своей «естественной жизнью» во Вселенной (поскольку владе-
ющее им существо – часть ее), и тем, как мы ассимилировали, освоили 
то, что мы сами же знаем и можем мысленно наблюдать, и его источ-
ники; как мы владеем всем этим в постоянном воспроизводстве условий 
и посылок соответствующего познавательного акта, предполагающем 
актуализацию и реализацию определенной организованности самого 
мыслящего существа во всем целом его сознательной жизни и в обще-
нии с себе подобными. В последнем проглядывает зависимость, накла-
дывающая определенные ограничения на то, что мы можем предпри-
нимать и как мы можем поступать в мире в качестве сознающих и позна-
ющих существ. В каком-то смысле человек всегда должен реализовы-
вать некоторое целое и упорядоченность своей сознательной жизни, 
чтобы внутри того, что я назвал плотностью, телесностью, могли выска-
зываться или, если угодно, случаться, быть замечены, поддаваться 
усмотрению физические законы. Отсюда и вырастают культуры, ибо от-
меченная реализация не обеспечивается и не гарантируется естествен-
ным, стихийным ходом природных процессов. Эта зависимость суще-
ствования истины как явления от того, что происходит с человеком, 
с субъектом, как раз и оставляет место для развития культуры как осо-
бого механизма, ибо организация устойчивого воспроизводства взаи-
мосвязанных единичных опытов восприятия объекта в мире и выбора 
проясняющих их понятий не закодирована генетически в каждом экзем-
пляре человеческого рода, а существенно предполагает общение (или 
сообщение) индивидуальных опытов, извлечение опыта из опыта дру-
гих и создает горизонт «далекого», совершенно отличный от следова-
ния природным склонностям и инстинктам, заложенным в каждом ин-
дивиде. 



61 

Резюмируя этот ход мысли, скажем в несколько иных выражениях 
так: есть различие между самим научным знанием и той размерностью 
(всегда конкретной, человеческой и, теперь замечу, – культурной), в ка-
кой мы владеем содержанием этого знания и своими собственными по-
знавательными силами и их источниками. Вот это последнее, в отличие 
от природы, и называется, очевидно, культурой, взятой в данном случае 
в отношении к науке. Или это можно выразить и так – наукой как культу-
рой. 

Знание объективно, культура же – субъективна. Она есть субъек-
тивная сторона знания, или способ и технология деятельности, обуслов-
ленные разрешающими возможностями человеческого материала, 
и, наоборот, как мы увидим далее, что-то впервые конституирующие 
в нем в качестве таких «разрешающих мер» (о последних тогда мы 
и должны будем говорить как о культурно-исторических, а не природ-
ных продуктах, вводя тем самым понятие культуры на фоне отличения 
ее от природы). Такова же она в искусстве и т. п. Таким образом ясно, 
что под проблемой «наука и культура» я не имею в виду внешнюю про-
блему отношения науки в культуре в целом с ее другими составными 
частями – обыденным сознанием, искусством, нравственностью, рели-
гией, правом и т. д., не пытаюсь вписать науку в это целое. Нет, я просто, 
выбирая тропинки, выбрал ту, в границах которой рассматриваю саму 
науку как культуру, или, если угодно, культуру (а точнее – культурный 
механизм) в науке. Повторяю, культурой наука является в той мере, в ка-
кой в ее содержании выражена и репродуцируется способность чело-
века владеть им же достигнутым знанием универсума и источниками 
этого знания и воспроизводить их во времени и пространстве, т. е. в об-
ществе, что предполагает, конечно, определенную социальную память 
и определенную систему кодирования. Эта система кодирования, вос-
производства и трансляции определенных умений, опыта, знаний, кото-
рым дана человеческая мера, вернее, размерность человечески воз-
можного, система, имеющая прежде всего знаковую природу, и есть 
культура в науке, или наука как культура. 

Объективное познание, наука (включая сюда, конечно, и филосо-
фию) относятся к тому ограниченному числу явлений (я бы отнес к ним 
еще и искусство), которые не имеют конечной размерности. Я имею 
в виду то, что в науке человек направлен на явления, выходящие за пре-
делы конечных целей, на надчеловеческое, безмерное – или как угодно, 



62 

ибо здесь очень трудно подобрать термины. Хоть по свойству порядка 
(или антиэнтропии) этот объект и сопоставим с явлениями сознательной 
жизни (а она необходимо является человеческой формой). И человек 
в этом смысле – существо уникальное, способное думать о том, чем оно 
само не является и чем не может быть, ориентированное на высший 
(в том числе и внутри самого себя) порядок и стремящееся знать о нем, 
то есть знать о том, что не имеет никакого отношения к последствиям 
для человеческого существования и интересов; несоизмеримо с ними 
и ничем из них не может быть ограничено. 

Действительно, что открывает нам объективное знание и чем оно 
само является? Оно открывает гармонии и порядок в мире, в котором 
человек живет, но большем, чем он сам, открывает сцепление и образ 
явлений целого, стоящие вне человеческих надежд, упований, желаний, 
использований, интересов, ценностей. А человек тем не менее стре-
мится их знать и удерживать в своем видении независимо от того, каким 
бы страшным и ужасным в смысле своих последствий для человека не 
оказался открывшийся образ сцепления событий. Более того, объектив-
ное познание неразрывно связано с культивированием восприятия, со-
гласно которому только это целое является чем-то действительно еди-
ным и осмысленным в отличие от явлений, обладающих конечной раз-
мерностью (размерностью ценностей и тому подобного), то есть с куль-
тивированием сознания относительности человеческой меры (=неан-
тропологического, неантропоморфного сознания). Единственное, с чем 
может быть соразмерен мировой порядок, как, впрочем, и всякая, самая 
малая частная гармония, открывшаяся нашим представлениям и затем 
участвующая в бесконечном процессе их обогащения и упорядочива-
ния, – это с нашими интеллектуальными силами, способностью к объек-
тивному видению и пониманию, не имеющими предела в каком-либо 
конечном, окончательном знании <...> Мне кажется, что объективное 
знание как таковое неотделимо от достоинства и самосознания челове-
ческого существа, неотделимо от сознания им своего места в мирозда-
нии, от сознания высшей личностной свободы и независимости. При 
этом оно не имеет отношения к ценностям, не может быть к ним све-
дено, то есть не может быть сведено к значению чего-либо для чело-
века. И если говорить словами Випера, что человек устанавливает «ост-
ровки порядка в хаосе Вселенной», то нужно помнить, что этот порядок 



63 

неантропоморфен, что ему как содержанию знания не может быть при-
дана конечная размерность. 

Но моя мысль состоит в том, что как раз такая ориентация в позна-
нии на нечеловеческое и тем самым установление в нашем внутреннем 
мире представлений и личностного склада некоего безразмерного по-
рядка есть один из факторов, элементов (наряду с другими) образова-
ния самого человека, формирования и развития его сущности. В этом 
смысле человек, может быть, есть единственное, уникальное в миро-
здании существо, способное складываться, организовываться, форми-
роваться вокруг такой ориентации, развиваться посредством нее, то 
есть посредством культивирования объективного восприятия того, чем 
само это существо не является. Это одна из человекообразующих сил. 
Завершая свою мысль, я бы сказал так: наука является ценностью ровно 
в той мере, в какой она никакой ценностью не является и не может быть 
ею, не перестав быть тем особым человекообразующим явлением, о ко-
тором шла речь. Или иными словами: наука представляется человече-
ской ценностью именно в той мере, в какой открываемым его содержа-
ниям и соответствующим состояниям человеческого сознания, «виде-
ния» не может быть придана никакая ценностная размерность. 

Что же касается отношения науки к ее применениям, то мне ка-
жется, что наука производит только знания и что не существует приклад-
ных наук, существуют лишь наука и ее применения. Если понимать науку 
и познание не просто как сумму знаний, а как постоянное расширение 
способа восприятия человеком мира и себя в нем (а такое понимание 
предполагается моим рассуждением), то ясно, что знание существует 
в науке лишь как нечто такое, что непрерывно производит другое зна-
ние и что все время находится в принципиально переходном состоянии. 
И там, где знание не находится в состоянии производства другого зна-
ния, мы – вне науки, вне познания. В науке речь идет лишь об одном: на 
основе одних имеющихся знаний и наблюдений производить другие 
знания. Вне этого определять знание невозможно». 

Цит. по: [Мамардашвили М. К.  
Как я понимаю философию. М., 1990]. 

 
Вопросы к тексту: 
1. Какое основное противоречие между наукой и культурой вы-

деляет Мамардашвили, и почему оно, по его мнению, неизбежно? 



64 

2. Почему возможность говорить о науке и культуре как о различ-
ных вещах носит парадоксальный характер? 

3. Как Мамардашвили понимает связь универсальных научных 
законов с конкретностью человеческого существования? 

4.  Почему, согласно тексту, существование истинного знания за-
висит от состояния и организованности субъекта? 

5. Какова роль культуры в обеспечении устойчивого воспроиз-
водства познавательных актов и опыта? 

6. Чем отличается генетически заданное природное поведение 
от культурно-исторического механизма передачи знаний? 

7. В каком смысле, по Мамардашвили, научное знание объек-
тивно, а культура – субъективна? 

8. Что означает утверждение, что наука может рассматриваться 
как культура или как культурный механизм? 

9. Почему, c точки зрения автора, культура необходима для вос-
производства тех «разрешающих мер», которые делают возможным 
само существование научного знания? 

10. Как связаны культура, социальная память и система кодирова-
ния знаний в процессе воспроизводства научного знания? 

ПРАКТИКУМ 

ВОПРОСЫ ДЛЯ САМОСТОЯТЕЛЬНОЙ ПОДГОТОВКИ 

1. В чем проявляется изменение статуса науки и её целей в совре-
менном социокультурном пространстве? 

2. В чём заключается специфика философии культуры по сравне-
нию с культурологией и другими гуманитарными дисциплинами? 

3. Как философия культуры понимает культуру: как объект описа-
ния или как форму человеческого бытия? Обоснуйте ответ. 

4. Почему философия культуры рассматривается как форма само-
сознания культуры? 

5. В чём состоит методологическое значение философии куль-
туры для гуманитарного познания? 

6. Как соотносятся понятия «культура», «смысл» и «ценность» 
в философско-культурном анализе? 

7. В чём состоит принцип культурной обусловленности знания 
и как он меняет представление об объективности? 



65 

8. Как философия культуры интерпретирует роль человека в про-
цессе культурного смыслообразования? 

9. Почему в философии культуры понимание и интерпретация 
считаются фундаментальными формами познания? 

10. В чём заключается различие между объяснением и понима-
нием в гуманитарном знании? 

11. Как философия культуры осмысливает антиномичность куль-
туры и почему отказ от редукционизма является принципиальным? 

12. Какую роль играют символические формы в философском по-
нимании культуры (на примере концепции Э. Кассирера)? 

13. Почему философия культуры отвергает представление 
о нейтральной позиции исследователя? 

14. В чём заключается ценностная и этическая ответственность ис-
следователя в гуманитарном познании? 

15. Как диалогический принцип (М. М. Бахтин) влияет на методо-
логию философии культуры? 

16. Почему философия культуры рассматривает гуманитарное 
знание как исторически и культурно обусловленное? 

17. В чём состоит значение философии культуры для осмысления 
науки как формы культурной практики? 

18. Как соотносится развитие фундаментальной науки и приклад-
ных исследований, и в чем заключается парадокс их взаимодействия? 

19. Что означает идея «науки о науке» и какая роль отводится 
научной саморефлексии? 

20. Какие факторы осложняют реализацию междисциплинарного 
взаимодействия в современной научной сфере? 

21. Какие элементы включает в себя понятие «образ науки» в кон-
цепции И. Элкана? 

22. Как постнеклассическая наука пересматривает традиционные 
представления о рациональности? 

23. Почему попытки внешнего управленческого контроля над раз-
витием науки могут приводить к искажениям и нарушению научной «эн-
тропии»? 

24. Что понимается под мультипарадигмальностью в социально-
гуманитарных исследованиях? 

25. Почему «свобода выбора» исследовательской парадигмы в гу-
манитарных науках требует критического осмысления? 



66 

26. Как трактуется социокультурная обусловленность научного по-
знания в современных методологических подходах? 

27. В чем заключается различие между когнитивным и аксиологи-
ческим аспектами гуманитарного знания? 

28. Как понимается аксиологический плюрализм и какое значение 
он имеет для гуманитарных наук? 

29. Чем отличается когнитивный плюрализм от аксиологиче-
ского? 

30. Каково место культурологии в системе социально-гуманитар-
ных наук? 

31. Какие подходы к определению предмета культурологии суще-
ствуют? 

32. Какие методологические модели культурной реальности 
предлагает культурология? 

33. Почему культурология является методологически плюрали-
стичной дисциплиной? 

34. Какие научные области интегрирует культурология в своей ме-
тодологии? 

35. Какие проблемы связаны с объективностью культурологиче-
ского исследования? 

36. Как соотносятся универсальное и локальное в культурологиче-
ском анализе? 

37. Что такое проблема переводимости культурных смыслов и как 
она решается? 

38. Как глобализация, цифровизация и трансформация культур-
ной памяти влияют на культурологию? 

39. В чем состоит методологическая рефлексия самой культуроло-
гии как науки? 

 
ТЕМЫ СЕМИНАРСКИХ ЗАНЯТИЙ 

1. Философия культуры как форма самосознания культуры. 
Философия культуры и её отличие от культурологии. Культура как 

способ человеческого бытия и пространство смыслов. Философия куль-
туры как рефлексия над целостностью культурного опыта. 

2. Культура, человек и смысл: антропологические основания фи-
лософии культуры. Человек как субъект и продукт культуры. Культура 



67 

как медиатор между индивидуальным опытом и исторической тради-
цией. Антропологический принцип в философии культуры. 

3. Символические формы культуры: язык, миф, искусство, наука. 
Философия символических форм Э. Кассирера. Символ как способ 

конституирования реальности. Наука как форма символического освое-
ния мира. 

4. Понимание и интерпретация в гуманитарном познании. 
Герменевтический подход в философии культуры. Понимание как 

событие смысла. Историчность интерпретации и роль традиции 
(В. Дильтей, Х.-Г. Гадамер). 

5. Диалог как принцип культуры и гуманитарного знания. 
Диалогическая философия культуры М. М. Бахтина. Культура как 

полифоническое пространство смыслов. Диалог и ответственность ин-
терпретации. 

6. Наука как социокультурный феномен. 
Философия науки в контексте философии культуры. Типы научной 

рациональности. Ценности, нормы и ответственность научного знания в 
культуре. 

7. Методология гуманитарного познания в философии культуры 
Метод, методология и научный подход. Культурная обусловлен-

ность методологического выбора. Интерпретация, рефлексия и ценност-
ное измерение исследования. 

8. Современная культура: вызовы и философская рефлексия. 
Постнеклассическая культура, цифровизация и множественность 

смыслов. Культурный и антропологический повороты. Роль философии 
культуры в осмыслении современности. 
 

ЗАДАНИЯ ДЛЯ РАБОТЫ НА СЕМИНАРАХ 

1. Аналитическое эссе: демаркация науки. 
Написать короткое эссе (2–3 страницы), в котором сравнить кри-

терии демаркации К. Поппера, Т. Куна и И. Лакатоса. Показать их силь-
ные и слабые стороны. 

2. Разбор научной революции. 
Выбрать одну историческую научную революцию (Коперникан-

скую, Дарвиновскую, квантово-релятивистскую и т. д.) и проанализиро-
вать её с точки зрения Куна: нормальная наука → кризис → парадиг-
мальный сдвиг. 



68 

3. Анализ структуры научной теории. 
Выбрать конкретную научную теорию (на выбор учащегося) и опи-

сать её структуру: аксиомы, объяснительные модели, тип подтверждаю-
щих данных, предсказательную силу. 

4. Реконструкция научного метода. 
Сравнить подходы к научному методу: эмпиризм → рациона-

лизм → фаллибилизм → постпозитивизм. Указать, какие проблемы 
они пытались решить. 

5. Этические дилеммы в науке. 
Проанализировать этические проблемы на одном примере (экс-

перименты на людях, редактирование генома, ИИ). Показать связь науч-
ной практики и философских оснований ответственности. 

6. Сравнение методов. 
Подготовить краткий обзор (1–2 страницы), в котором сравнить 

два метода гуманитарного исследования (например, герменевтику 
и контент-анализ; интервью и наблюдение; структурный анализ и фено-
менологию). Указать их сильные и слабые стороны. 

7. Герменевтический разбор текста. 
Выбрать короткий фрагмент художественного или философского 

текста и провести его интерпретацию с опорой на принципы герменев-
тики (контекст, авторское намерение, круг понимания). 

8. Работа с источниками. 
Подготовить аналитическую аннотированную библиографию из 

5 академических источников по выбранной теме: указать ключевые 
идеи, методологический подход, вклад каждого текста. 

9. Эссе: специфика гуманитарного знания 
Написать эссе (2–3 страницы) о принципиальных различиях 

между естественно-научным и социально-гуманитарным познанием: 
роль субъекта, ценностная нагруженность, типы объяснений и интер-
претаций. Определить, почему эти различия порождают особые мето-
дологические проблемы. 

10. Социокультурное конструирование реальности. 
Подготовить эссе, в котором объяснить концепцию социального 

конструирования (Бергера и Лукмана) и применить её к одному при-
меру: образование, гендерные роли, профессиональные нормы, куль-
турные традиции. 



69 

11. Определение предмета культурологии. 
Сравните различные подходы к определению предмета культуро-

логии (артефакты, система ценностей, способ жизнедеятельности, ре-
альность смыслов). Какие преимущества и ограничения каждого под-
хода? 

12. Ценностная нагрузка культурологического знания. 
Рассмотрите пример культурного феномена (например, праздник 

или художественное произведение). Проанализируйте, какие ценност-
ные предпосылки исследователя могут влиять на интерпретацию. 

13. Универсальное и локальное. 
Выберите конкретную культуру и выделите элементы, которые 

могут считаться универсальными, и элементы, уникальные для этой 
культуры. Объясните, какие проблемы могут возникнуть при попытке 
«универсализировать» эти элементы. 

14. Переводимость культурных смыслов. 
Проанализируйте, какие трудности могут возникнуть при пере-

воде культурных символов и ценностей с одной культуры на язык дру-
гой. Какие методы герменевтики и теории интеркультурной коммуника-
ции могут помочь? 

15. Глобализация и цифровизация. 
Исследуйте, как глобальные коммуникационные сети и цифровые 

технологии изменяют традиционные культурные идентичности. Приве-
дите примеры гибридных культурных явлений. 

16. Культурология как методологическая лаборатория. 
Объясните, как культурология может использовать философско-

методологический аппарат других гуманитарных наук для развития соб-
ственных подходов. Приведите примеры. 

17. Анализ культурного артефакта. 
Выберите объект материальной или нематериальной культуры 

(например, произведение искусства, праздник, мем). Опишите его с 
точки зрения ценностей, символики и социального контекста. Как ваша 
интерпретация может отличаться от интерпретации представителя дру-
гой культуры? 

18. Сравнительный культурный анализ. 
Возьмите два схожих культурных феномена из разных культур 

(например, свадьба в разных странах). Выявите универсальные эле-
менты и уникальные особенности каждого феномена. 



70 

ТЕМЫ ДЛЯ САМОСТОЯТЕЛЬНЫХ НАУЧНЫХ ИССЛЕДОВАНИЙ 
(ДОКЛАД /РЕФЕРАТ/ КУРСОВАЯ РАБОТА /ВКР) 

1. Эволюция образа науки: от классической к неклассической 
и постнеклассической научности. 

2. Философия культуры как форма самосознания культуры и осо-
бый тип философской рефлексии в системе гуманитарного знания. 

3. Культура как способ человеческого бытия и пространство фор-
мирования смыслов в философско-антропологической перспективе. 

4. Концепция символических форм Э. Кассирера как основание 
философского анализа культуры. 

5. Понимание и интерпретация как фундаментальные категории 
философии культуры и гуманитарного познания. 

6. Диалог как онтологический принцип культуры в философии 
М. М. Бахтина и его методологическое значение. 

7. Научное знание как культурно обусловленная форма человече-
ской деятельности в философии культуры. 

8. Аксиологическое измерение культуры и роль ценностей 
в структуре гуманитарного знания. 

9. Антиномичность культуры как философская проблема в кон-
цепции С. Л. Франка. 

10. Методология гуманитарного познания в философии культуры 
как форма философского и культурного самоопределения исследова-
теля. 

11. Соотношение философии культуры и культурологии как про-
блема предметных и методологических границ. 

12. Культурный и антропологический повороты в гуманитарном 
знании XX–XXI веков и их философские основания. 

13. Современная культура как пространство множественных 
идентичностей и символических практик. 

14. Искусство как форма философского постижения культуры 
и способ раскрытия смыслов человеческого бытия. 

15. Философия культуры в условиях цифровой медиареальности 
и трансформации символических форм. 

16. Технонаука и социокультурный потенциал науки: конфликт 
или синтез? 

17. Междисциплинарность в современном научном знании: воз-
можности, препятствия, перспективы. 



71 

18. Сциентизм, антисциентизм и роль СМИ в формировании мас-
сового представления о науке. 

19. Проблемы демаркации науки и паранауки в условиях эписте-
мологического плюрализма. 

20. «Образы науки» как социокультурные конструкции: типоло-
гия, функции, механизмы формирования. 

21. Постнеклассическая рациональность: от объяснения к дей-
ствию. 

22. Управление наукой и риски нарушения её внутренней логики 
развития: культурологический анализ. 

23. Современная философия науки как «наука о науке»: задачи, 
методы, исследовательские перспективы. 

24. Мультипарадигмальность как ключевая характеристика совре-
менного гуманитарного знания. 

25. Социокультурная обусловленность научного исследования: 
современные интерпретации и методологические последствия. 

26. Аксиологический плюрализм: его роль в развитии идей и сво-
боды научного высказывания. 

27. Когнитивный плюрализм и границы профессионального науч-
ного дискурса. 

28. Проблема соотношения ценностных ориентаций исследова-
теля и методологических принципов исследования. 

29. Социокультурная детерминация знания: ограничение или ре-
сурс научного поиска? 

30. Ценности как ориентиры гуманитарного исследования. 
31. Философско-методологическое положение культурологии 

в системе гуманитарных наук. 
32. История и развитие философии культуры как основы культуро-

логических исследований. 
33. Предмет культурологии. 
34. Семиотический, структуралистский и антропологический под-

ходы к культуре. 
35. Междисциплинарный характер культурологии и его методо-

логические последствия. 
36. Ценностная природа культурологического знания и проблема 

рефлексии исследователя. 



72 

37. Универсальное и локальное: баланс общих структур и уникаль-
ности культур. 

38. Герменевтика и интеркультурная коммуникация: перевод 
и интерпретация культурных смыслов. 

39. Культурологический анализ цифровой культуры и виртуальной 
реальности. 

40. Глобализация и трансформация культурной памяти: новые вы-
зовы для науки. 

41. Роль культурологии в переосмыслении традиционных катего-
рий культуры (традиция, текст, канон, автор). 

42. Культурология как субъект и объект методологической ре-
флексии: философские перспективы. 

43. Современная наука в условиях социокультурных трансформа-
ций. 

44. «Технонаука» и её влияние на изменение образа современ-
ной науки. 

45. Роль фундаментальных исследований в эпоху практико-ориен-
тированного знания. 

46. Образы науки в массовом сознании и их влияние на научную 
политику. 

47. Наука как социокультурный институт: механизмы саморегуля-
ции и факторы нестабильности. 

48. Междисциплинарность и трансдисциплинарность как требо-
вания современной научной практики. 

49. Ценностно-гуманистические основания науки: кризис рацио-
нализма и новые формы научности. 

50. Сциентизм, антисциентизм и популяризация науки в медий-
ном пространстве. 

51. Постнеклассическая наука и формирование нового типа раци-
ональности. 

52. Социокультурная детерминация гуманитарных исследований. 
53. Проблема соотношения объективности и субъективности в гу-

манитарном познании. 
54. Роль интерпретации и понимания в социально-гуманитарных 

методологиях. 
55. Социально-гуманитарные науки как особый тип научности: от-

личие от естественно-научной парадигмы. 



73 

56. Роль историко-культурного контекста в формировании гума-
нитарного знания. 

57. Понимание, объяснение и интерпретация: ключевые методо-
логические основания гуманитарных наук. 

58. Проблема субъекта познания и его ценностей в социально-гу-
манитарных исследованиях. 

59. Интеграция естественно-научного и гуманитарного познания: 
перспективы и ограничения. 

60. Эпистемологический плюрализм и проблема единства гума-
нитарных наук. 

61. Критика техницизма и поиск культуроцентристской методоло-
гии в гуманитарных науках. 

62. Проблема научной истины в социально-гуманитарном знании. 
63. Классическая, неклассическая и постнеклассическая наука: 

сравнительный анализ научных типов рациональности. 
64. Научная революция в интерпретации Т. Куна: структура, этапы, 

механизмы смены парадигм. 
65. Роль философии науки в формировании научной картины 

мира. 
66. Эволюционная эпистемология: основные идеи и направления 

развития. 
67. Наука и техника: философский анализ взаимодействия и вза-

имного влияния. 
68. Социальные функции науки в современном обществе. 
69. Этика науки: ответственность исследователя, проблемы 

«опасного знания» и биоэтические вызовы. 
70. Будущее науки в эпоху искусственного интеллекта: философ-

ские прогнозы и методологические риски. 

ЛИТЕРАТУРА 

1. Аверинцев С. С. М. М. Бахтин как философ / С. С. Аверинцев, 
Ю. Н. Давыдов, В. Н. Турбин [и др.]. – Москва: Наука, 1992. – 256 с. 

2. Бахтин М. М. Автор и герой: к философским основаниям гума-
нитарных наук. – Санкт-Петербург, 2000. 

3. Бахтин М. М. К методологии гуманитарных наук // Бахтин М. М. 
Эстетика словесного творчества / сост. С. Г. Бочаров; текст подгот. 



74 

Г. С. Бернштейн, А. В. Дерюгина. – 2-е изд. – Москва: Искусство, 1986. – 
С. 381–393. 

4. Бахтин М. М. Философия науки: хрестоматия. – Москва, 2005. 
5. Бахтин М. М. и проблемы методологии гуманитарного знания: 

сб. науч. ст. / Петрозаводское отд-ние Акад. гуманитарных наук, Петро-
заводский гос. ун-т; редкол.: В. М. Пивоев (отв. ред.) [и др.]. – Петроза-
водск: Изд-во ПетрГУ, 2000. – 121 с. – [Электронный ресурс] – URL: 
http://elibrary.petrsu.ru/books/13864 (дата обращения: 23.11.2025). 

6. Бехманн Г. От знания к действию: трансформация научных 
и технических исследований в современном обществе знания / Г. Бех-
манн, В. Г. Горохов // Эпистемология и философия науки. – 2008. – Т. 16, 
№ 2. – С. 188–194. 

7. Бодрийяр Ж. Фатальные стратегии. – Москва: РИПОЛ классик, 
2017. – 288 с. 

8. Воронова Н. И. Философско-культурологические аспекты со-
стояния современной науки, или «наука о науке» // Вестник государ-
ственного социально-гуманитарного университета. – 2020. – № 2 (38). – 
С. 56–61. – ISSN 2542-2316. 

9. Воронова Н. И. Уровневая матрица культурных кодов как типо-
логическая модель культуры / Н. И. Воронова, А. А. Никифорова // Фило-
софия и культура. – 2025. – № 10. – С. 98–112. – DOI 10.7256/2454-
0757.2025.10.76295. – EDN IVIHXW. 

10. Гадамер Х.-Г. Истина и метод: основы философской герменев-
тики / пер. с нем. – Москва: Прогресс, 1988. – 704 с. 

11. Гадамер Х.-Г. Что есть истина? // Логос. – 1991. – Вып. 1. 
12. Гирц К. Интерпретация культур. М., 2004. – 560 с. 
13. Гуссерль Э. Кризис европейских наук и трансцендентальная 

феноменология / пер. с нем. – Москва: Академический проект, 2004. – 
400 с. 

14. Давтян С. Э. Блеск и нищета когнитивизма: кто в ответе за при-
роду человека? / С. Э. Давтян // Эпистемология и философия науки. – 
2006. – Т. 9, № 3. – С. 70–79. 

15. Давыдов В. А. «Public history» и проблемы репрезентаций ис-
торического прошлого в современной медиапублицистике // Цифровое 
общество как культурно-исторический контекст развития человека: 
сб. науч. ст. и материалов междунар. конф. / под общ. ред. Р. В. Ершо-
вой. – 2016. – С. 94–98. 



75 

16. Делёз Ж. Различие и повторение / пер. с фр. Н. Б. Маньковской, 
Э. П. Юровской. – Санкт-Петербург: Петрополис, 1998. – С. 71. 

17. Деррида Ж. Письмо и различие. – Москва: Академический 
проект, 2000. – 495 с. 

18. Дильтей В. Введение в науки о духе // Зарубежная эстетика 
и теория литературы XIX–XX вв.: трактаты, статьи, эссе. – Москва, 1987. 

19. Каган М. С. Философия культуры: учеб. пособие для вузов. – 
Санкт-Петербург, 1996. 

20. Калиниченко В. В. Методология гуманитарных наук в трудах 
Вильгельма Дильтея / В. В. Калиниченко, А. П. Огурцов // Вопросы фило-
софии. – 1988. – № 4. – С. 128–134. 

21. Кант И. Предполагаемое начало человеческой истории // Трак-
таты и письма. – Москва, 1980. 

22. Кассирер Э. Опыт о человеке. Введение в философию челове-
ческой культуры / пер. с англ. – М.: Гардарики, 1998. – 784 с. 

23. Корнилова И. М. Ученые Плехановки и их роль в истории рос-
сийской государственности / И. М. Корнилова, С. А. Рузанов // Вестник 
РЭУ им. Г. В. Плеханова. – 2014. – № 10. – С. 121–132. 

24. Кохановский В. П. Философские проблемы социально-гумани-
тарных наук: учеб. пособие для аспирантов. – Ростов-на-Дону: Феникс, 
2005. 

25. Кузнецов В. Герменевтика и ее путь от конкретной методики 
до философского направления // Логос. – 1999. – № 10. – С. 43–88. 

26. Кун Т. Структура научных революций. – Москва: АСТ, 1974. – 
311 с. 

27. Лебедев С. А. Постнеклассическая эпистемология: основные 
концепции // Философские науки. – 2013. – № 4. – С. 69–83. 

28. Лебедев С. А. Проблема истинности научной теории // Гума-
нитарный вестник. – 2018. – № 4. – DOI 10.18698/2306-8477-2018-4-514. 

29. Лебедев С. А. Основы философии науки / С. А. Лебедев, 
А. Н. Авдулов, В. Г. Борзенков [и др.]. – Москва: Академический проект, 
2005. – 544 с. 

30. Лебедев С. А. История и философия науки / С. А. Лебедев, 
В. В. Миронов, А. Н. Чумаков [и др.]. – Москва: Проспект, 2018. – 688 с. 

31. Малкей М. Наука и социология знания. – Москва: Прогресс, 
1985. – 273 с. 



76 

32. Мальцева Н. Н. Философские проблемы глобализации в совре-
менной науке // Вестник Пермского университета. – 2013. – № 1. –  
С. 10–17. 

33. Мамардашвили М. К. Как я понимаю философию. – Москва, 
1990. 

34. Микешина Л. А. Философия науки: современная эпистемоло-
гия: учеб. пособие. – Москва: Прогресс-Традиция; МПСИ; Флинта, 2005. 

35. Огурцов А. П. Философия науки: XX век. Ч. 3: философия науки 
и историография. – Санкт-Петербург: Миръ, 2011. – 336 с. 

36. Павлов А. В. Логика и методология науки: современное гума-
нитарное познание и его перспективы. – Москва, 2010. 

37. Писарчик Л. Ю. Основные аспекты методологии гуманитар-
ного познания в работе В. Дильтея «Науки о духе» // Вестник ОГУ. – 
2011. – № 7. – С. 68–77. 

38. Писарчик Л. Ю. Философия культуры и методология познания 
Фрайбургской (Баденской) школы неокантианства // Вестник ОГУ. – 
2008. – № 81. – С. 31–46. 

39. Поппер К. Логика и рост научного знания. – Москва: Прогресс, 
1983. – 605 с. 

40. Риккерт Г. Науки о природе и науки о культуре / пер. М. Е. Зин-
гера // Культурология. XX век. – Москва: Юрист, 1995. – С. 69–103. 

41. Риккерт Г. Науки о природе и науки о культуре. – Москва: Рес-
публика, 1988. – 413 с. 

42. Розин В. М. Особенности дискурса и образцы исследования 
в гуманитарной науке. – Москва: ЛИБРОКОМ, 2009. – 208 с. 

43. Сомкин А. А. Принцип диалогического мышления М. М. Бах-
тина как его главное методологическое открытие // Гуманитарий. – 
2023. – Т. 23, № 1 (61). – С. 48–56. 

44. Стёпин В. С. Теоретическое знание: структура, историческая 
эволюция. – Москва: Прогресс-Традиция, 2000. – 744 с. 

45. Федулов И. Н. Статус научной теории в современном гумани-
тарном знании // Известия Саратовского университета. – 2011. – № 11. – 
С. 44–47. 

46. Фейерабенд П. Прощай, разум. – Москва: АСТ; Астрель, 2010. 
47. Философия науки: общие проблемы познания. Методология 

естественных и гуманитарных наук: хрестоматия / отв. ред.-сост. 



77 

Л. А. Микешина. – Москва: Прогресс-Традиция; МПСИ; Флинта, 2005. – 
992 с. 

48. Хайдеггер М. Онто-тео-логическое строение метафизики // 
Хайдеггер М. Тождество и различие / пер. с нем. А. Денежкина. – 
Москва: Гнозис; Логос, 1977. – С. 49. 

49. Хрестоматия по культурологии: в 2 т. Т. 1: Самосознание миро-
вой культуры / под ред. И. Ф. Кефели, В. Т. Пуляева, В. П. Сальникова, 
С. В. Степашина. – Санкт-Петербург: Петрополис, 1999. – 312 с. 

50. Хюбнер К. Критика научного разума. – Москва: ИФ РАН, 1994. – 
326 с. 

51. Шелер М. Положение человека в космосе / пер. с нем. – 
Москва: Республика, 1994. – 224 с. 

52. Шелер М. Положение человека в космосе // Проблемы чело-
века в западной философии. – Москва, 1988. – С. 31–63. 

53. Франк С. Л. Непостижимое // Франк С. Л. Соч. –Минск; – 
М., 2000. 

54. Философия культуры: учебник для вузов / А. Л. Доброхотов. – 
М.: Издательский дом Высшей школы экономики, 2016. – 557 с. – 
ISBN 978-5-7598-1191-6. 

55. Философия культуры: учебник для высшей школы / П. С. Гуре-
вич. – М.: NOTA BENE, 2001. – 352 с. 

56. Философия культуры: учебно-методическое пособие / 
Т. М. Шатунова, Н. А. Терещенко, Е. В. Снарская. – Казань: Казанский уни-
верситет, 2014. – 84 с. 

57. Ясперс К. Смысл и назначение истории. – Москва, 1994. 
  



78 

ЧАСТЬ II 
 

МЕТОДОЛОГИЯ ГУМАНИТАРНОГО ПОЗНАНИЯ 
КАК ФОРМА ФИЛОСОФСКОЙ РЕФЛЕКСИИ2 

Данная часть учебно-методического пособия посвящена методо-
логии гуманитарного познания, рассматриваемой в философско-куль-
турной перспективе – не как совокупность универсальных исследова-
тельских процедур, а как форма философской рефлексии над основани-
ями знания, условиями понимания и смысловыми горизонтами куль-
туры. Если в первой части были заложены теоретические основания фи-
лософии культуры и философии науки, то здесь акцент смещается к ана-
лизу того, как именно осуществляется гуманитарное исследование 
в пространстве культуры, какими принципами оно руководствуется и ка-
кие философские предпосылки лежат в основе методологического вы-
бора исследователя. 

Принципиально важно подчеркнуть, что методология гуманитар-
ного познания в настоящем пособии не мыслится как самодовлеющая 
область знания, автономная по отношению к философии культуры. 
Напротив, методологическая проблематика рассматривается здесь как 
производная от философско-культурного анализа, задающего онтологи-
ческие, антропологические и аксиологические основания гуманитар-
ного исследования. 

В этом смысле философия культуры не «применяется» к методо-
логии извне, а выступает её внутренним источником и условием воз-
можности. Методологические стратегии гуманитарных наук получают 
своё обоснование не из совокупности технических процедур, а из опре-
делённого понимания культуры как целостного способа человеческого 
бытия, в рамках которого знание, смысл и ценность образуют неразрыв-
ное единство. 

                                           
2 Материалы раздела частично представлены в публикации Воронова Н. И. ВКР студента: 
структура – метод – стиль: Учебное пособие и практические рекомендации по организа-
ции научного исследования студентов / Н. И. Воронова, Л. Н. Летягин, А. А. Никифо-
рова. – Санкт-Петербург: Издательство «Наукоемкие технологии», 2024. – 98 с. – 
ISBN 978-5-907804-51-7. – EDN AZNEHQ. 



79 

Методология гуманитарного познания в данном разделе понима-
ется в широком философском смысле – как особый уровень осмысления 
познавательной деятельности, включающий онтологические, антропо-
логические, аксиологические и герменевтические основания исследо-
вания. Такой подход позволяет выйти за пределы узко инструменталь-
ного понимания метода и рассмотреть методологию как культурно и ис-
торически обусловленную практику, отражающую определённый образ 
человека, культуры и истины. В этом контексте методологический выбор 
предстает не только как техническое решение, но и как форма философ-
ско-мировоззренческого самоопределения исследователя. 

Следует подчеркнуть, что представленное в пособии рассмотре-
ние методологии гуманитарного познания выстроено в русле опреде-
лённой философско-культурной традиции, ориентированной на интер-
претативное, антропологическое и аксиологическое понимание куль-
туры и знания. Авторы не ставят целью исчерпывающий обзор всех су-
ществующих методологических стратегий и направлений гуманитарных 
исследований, а предлагают концептуально целостный подход, позво-
ляющий осмыслить гуманитарное познание как форму культурной ре-
флексии и самопонимания человека. Такой подход задаёт определён-
ную перспективу анализа и вместе с тем сохраняет открытость к диалогу 
с иными методологическими и теоретическими позициями в простран-
стве современной гуманитарной науки. 

Современное гуманитарное знание формируется в условиях ме-
тодологического плюрализма, отказа от универсалистских объяснитель-
ных схем и признания принципиальной множественности интерпрета-
ций. Культура как предмет гуманитарного познания не может быть адек-
ватно описана исключительно средствами причинно-следственного 
объяснения, поскольку она изначально является миром смыслов, сим-
волов и ценностей. Это обстоятельство обусловливает переход от клас-
сической гносеологии к философии культуры, герменевтике и философ-
ской антропологии, в рамках которых понимание, интерпретация и диа-
лог выступают фундаментальными категориями познания. 

Вторая часть пособия последовательно раскрывает ключевые ме-
тодологические проблемы гуманитарного исследования. В ней рассмат-
риваются философские основания методологии гуманитарного позна-
ния, специфика гуманитарного исследования в сравнении с естествен-



80 

нонаучным, основные принципы философии культуры как методологи-
ческой перспективы, различия между методом, методологией, анали-
зом и научным подходом, а также даётся обзор наиболее употребитель-
ных научных методов гуманитарного исследования. Особое внимание 
уделяется практическому аспекту методологии – формированию иссле-
довательского маршрута, логике построения исследования и обоснова-
нию выбора методов в зависимости от цели, задач и предмета анализа. 

1. МЕТОДОЛОГИЧЕСКИЕ ОСНОВАНИЯ ГУМАНИТАРНОГО 
ПОЗНАНИЯ В ФИЛОСОФИИ КУЛЬТУРЫ 

Рассмотрение методологических проблем гуманитарного позна-
ния в данном разделе не предполагает их изоляции от философско-
культурного контекста, в котором они возникают и приобретают смысл. 
Напротив, анализ методов, подходов и исследовательских стратегий 
осуществляется как продолжение философской рефлексии над культу-
рой, человеком и формами смыслообразования. Тем самым методоло-
гия предстает не как нейтральный инструментарий, а как особый уро-
вень философского осмысления культуры, фиксирующий способы её по-
нимания, интерпретации и концептуализации в гуманитарном знании. 

В этом контексте методология гуманитарного познания в филосо-
фии культуры уточняется как особый уровень философского анализа, 
ориентированный на прояснение условий и пределов понимания куль-
турной реальности. Речь идёт не о выработке универсальных процедур, 
а о выявлении тех смысловых и ценностных предпосылок, которые де-
лают возможным само гуманитарное познание и задают образ чело-
века, культуры и истины, имплицитно присутствующий в исследовании. 

В философии культуры метод понимается как культурно обуслов-
ленная практика, формирующаяся в конкретных исторических и миро-
воззренческих контекстах. Выбор методов и исследовательских страте-
гий всегда связан с ценностными установками исследователя и с теми 
интерпретационными традициями, в рамках которых он мыслит. По-
этому методология гуманитарного познания не может быть сведена 
к нейтральной технике описания или анализа: она предполагает осозна-
ние собственных философских предпосылок и границ применимости ис-
пользуемых понятий и подходов. 



81 

Гуманитарное познание ориентировано, прежде всего, на пони-
мание и интерпретацию смыслов, а не на объяснение в узком причинно-
следственном смысле. Это обусловлено спецификой его предмета – 
культуры, которая уже изначально является миром значений, символов 
и текстов. Как подчёркивал В. Дильтей, гуманитарные науки направлены 
на постижение «жизненных выражений» и требуют особого метода по-
нимания, отличного от методов естествознания [11, с. 85–87]. Для Диль-
тея принципиально важно, что предмет гуманитарного знания – это не 
внешняя реальность как таковая, а выражения человеческой жизни, за-
фиксированные в текстах, институтах, художественных формах и истори-
ческих событиях. Соответственно, метод гуманитарного познания опре-
деляется не объяснением (Erklären), а пониманием (Verstehen), направ-
ленным на реконструкцию внутренней связи переживаний, мотивов 
и смыслов. В этом контексте методология гуманитарного познания фор-
мируется вокруг категорий понимания, интерпретации, смысла и опыта. 

Дильтеевский тезис о понимании как базовой операции гумани-
тарного знания был развит в рамках баденской школы неокантианства. 
Историческое и культурное знание, по Риккерту, принципиально свя-
зано с ценностями: именно ценностная значимость позволяет выделить 
культурный факт из бесконечного потока событий. Тем самым гумани-
тарное познание оказывается не нейтральным описанием, а осмыслен-
ным отбором, осуществляемым в горизонте культуры. 

Особое значение в философии культуры приобретает герменевти-
ческий подход, рассматривающий понимание как диалог между интер-
претатором и культурным текстом. Понимание никогда не является ак-
том простого воспроизведения уже готового смысла, но представляет 
собой процесс соотнесения различных смысловых горизонтов. Х.-Г. Га-
дамер подчёркивал, что понимание всегда исторично и осуществляется 
в горизонте традиции, внутри которой формируется язык и опыт интер-
претатора [8, с. 300–302]. Тем самым методология гуманитарного по-
знания оказывается неразрывно связанной с культурной и исторической 
обусловленностью субъекта познания. 

В философии культуры методологическая рефлексия включает 
также осмысление ценностного измерения гуманитарного знания. Ис-
следователь не может занимать позицию внешнего наблюдателя по от-
ношению к культуре, поскольку сам является её носителем и участни-



82 

ком. Ценности определяют не только интерпретацию результатов ис-
следования, но и саму постановку проблем, выбор исследовательских 
тем и способы их осмысления. В этом отношении гуманитарное позна-
ние предполагает особую форму ответственности – ответственности за 
интерпретацию культурных смыслов и за их включение в современный 
контекст. 

Философия культуры как методология не ограничивается исполь-
зованием системного подхода в его классическом виде, но всё чаще 
опирается на системно-синергетическую перспективу, учитывающую 
нелинейность, многофакторность и саморазвивающийся характер куль-
турных процессов. Это позволяет отказаться от жёстких детерминист-
ских моделей и рассматривать культуру как пространство взаимодей-
ствия множества факторов, в котором устойчивость и изменчивость 
находятся в динамическом равновесии. При этом системно-синергети-
ческий подход не подменяет философскую рефлексию, а уточняет её ин-
струментарий в анализе сложных культурных феноменов. 

В методологии философии культуры существенное значение при-
обретает также структурный подход, ориентированный на анализ не от-
дельных элементов культурной реальности, а системы связей и отноше-
ний, образующих целостность культурного феномена. В этом контексте 
структура понимается не как внешняя схема, а как внутренняя форма, 
задающая единство и устойчивость культурных явлений. Такой подход 
позволяет преодолеть элементаризм и рассматривать культуру как це-
лостное символическое образование, в котором смысл возникает не из 
изолированных компонентов, а из их взаимного соотнесения и органи-
зации. Исследования в области структурализма показали, что символи-
ческие формы культуры – язык, миф, искусство, наука – функционируют 
как системы, в которых значение отдельных элементов определяется их 
местом в структуре целого. При этом символическая реальность не сво-
дится исключительно к языку, но именно язык занимает привилегиро-
ванное положение, выступая медиатором между различными символи-
ческими формами и обеспечивая их взаимную переводимость. В то же 
время философия культуры не отождествляет структурный подход с уни-
версальной методологией гуманитарного познания. Историческое раз-
витие структурализма выявило ограниченность его объяснительных воз-
можностей, особенно в вопросах субъективности, историчности и цен-
ностной насыщенности культурных феноменов. Однако преодоление 



83 

гегемонии структурализма не означает отказа от структурного подхода 
как такового: напротив, он сохраняет методологическую значимость 
в сочетании с интерпретативными, антропологическими и аксиологиче-
скими перспективами анализа культуры. 

В постклассической философии XX века методологические осно-
вания гуманитарного познания дополняются анализом властных и дис-
курсивных структур культуры. Работы Мишеля Фуко показывают, что гу-
манитарное знание не только описывает культуру, но и участвует в её 
конституировании [33; 34; 35]. История безумия, медицины или гумани-
тарных наук раскрывается как история режимов знания, в рамках кото-
рых формируются представления о норме, субъекте и истине. Это озна-
чает, что философия культуры должна учитывать не только смысловые, 
но и институциональные условия производства знания. 

Рассмотрение науки в философско-культурной перспективе поз-
воляет выявить методологическую специфику гуманитарных исследова-
ний по сравнению с естественнонаучными. В работах Ю.В. Сенько под-
чёркивается, что методологические установки науки зависят от господ-
ствующего типа рациональности и культурных оснований эпохи [31]. Это 
означает, что методология гуманитарного познания должна учитывать 
историческую изменчивость научных идеалов, норм и способов обосно-
вания знания. 

Таким образом, методологические основания гуманитарного по-
знания в философии культуры складываются как результат многослой-
ного диалога различных философских традиций – герменевтики, 
неокантианства, философской антропологии, структурализма и пост-
структурализма. Общим для них является признание культурной опо-
средованности знания, историчности понимания и принципиальной 
множественности интерпретаций. Методология гуманитарного позна-
ния в философии культуры предстает как форма философского само-
осмысления культуры и человека. Она направлена не только на получе-
ние знания о культурных феноменах, но и на прояснение тех смысловых 
и ценностных оснований, в рамках которых осуществляется само позна-
ние. Методология в данном контексте выступает как пространство ре-
флексии над условиями понимания, границами интерпретации и воз-
можностями гуманитарного знания в целом. 

 



84 

Вопросы по теме: 
1. В чём состоит отличие понимания методологии гуманитарного 

познания в философии культуры от представления о методологии как 
«универсальном наборе процедур»? 

2. Почему методология в данном подходе трактуется как внут-
реннее измерение гуманитарного познания, а не как внешняя техника 
исследования? 

3. Как соотносятся выбор метода и ценностные установки иссле-
дователя в философии культуры? 

4. Какие философские предпосылки и «границы применимости» 
должен осознавать исследователь при использовании понятий и подхо-
дов? 

5. Почему гуманитарное познание ориентировано на понимание 
и интерпретацию смыслов, а не на причинно-следственное объясне-
ние? 

6. Какие «жизненные выражения» (по Дильтею) выступают пред-
метом гуманитарного знания, и как это влияет на метод исследования? 

7. В чём состоит неокантианская (баденская) трактовка культур-
ного факта у Г. Риккерта, и какую роль в ней играют ценности? 

8. Почему исследователь культуры не может занимать полностью 
«внешнюю» позицию по отношению к своему предмету, и в чём прояв-
ляется его ответственность? 

9. В чём состоит методологическая значимость структурного под-
хода для анализа символических форм культуры? 

10. Как системно-синергетическая перспектива уточняет методо-
логический инструментарий философии культуры и что она меняет по 
сравнению с детерминистскими моделями? 

2. СПЕЦИФИКА ГУМАНИТАРНОГО ИССЛЕДОВАНИЯ: 
ОТ ТЕОРИИ ПОЗНАНИЯ К ФИЛОСОФИИ КУЛЬТУРЫ 

Формирование гуманитарных наук в конце XIX – начале XX века 
поставило перед философией задачу пересмотра классических эписте-
мологических оснований. Традиционная теория познания, ориентиро-
ванная преимущественно на естественнонаучный идеал объективности 
и формально-логического обоснования, оказалась недостаточной для 
объяснения специфики знания о человеке, истории и культуре. В этой 



85 

ситуации философская мысль предпринимает ряд попыток трансформа-
ции собственных методологических предпосылок, которые можно 
обобщённо охарактеризовать как движение от теории познания к фило-
софии культуры. 

Одним из ключевых направлений этого движения становится так 
называемая «реформа логики», понимаемой не в узком формально-
дискурсивном смысле, а как универсальный органон познания, способ-
ный легитимировать гуманитарное знание. Общим для различных кон-
цепций, развиваемых в рамках неокантианства и философии жизни, яв-
ляется стремление расширить сферу логического за пределы естествен-
нонаучного мышления и тем самым обосновать автономию гуманитар-
ных наук. 

В марбургском неокантианстве, прежде всего в философии Гер-
мана Когена, логика трансформируется в методологию науки [17,  
с. 82–86]. Теория познания здесь понимается как критика познания, 
направленная на реконструкцию тех принципов, которые делают воз-
можным научный факт. Существенным шагом становится распростране-
ние логического анализа на этику и эстетику. Этика трактуется как логика 
общественно-нормативных наук, а эстетика – как логика «чистого чув-
ства», ориентированная на понимание конкретной человеческой инди-
видуальности, объективированной в произведениях искусства. Тем са-
мым логика у Когена фактически охватывает целостность культуры, вы-
ступая средством её рационального обоснования, хотя и остаётся в гра-
ницах рационалистической понятийности [18; 19]. 

Иной вариант реформирования логики предлагает баденское 
неокантианство, представленное Вильгельмом Виндельбандом [3]. От-
казываясь от методологического монизма естествознания, он вводит 
различие между номотетическими и идеографическими науками, осно-
вывая классификацию наук не на их предметах, а на целях и ценностях 
познания. Гуманитарные науки, ориентированные на понимание еди-
ничного и исторически значимого, получают тем самым собственную 
логическую легитимацию. Логика у Виндельбанда приобретает аксиоло-
гический характер и становится метаязыком анализа культуры, в рамках 
которого наука утрачивает привилегированное положение и рассматри-
вается как одна из форм культуросозидающей деятельности наряду с ис-
кусством, правом и религией. 



86 

Радикальный поворот от классической эпистемологии осуществ-
ляется в философии жизни Вильгельма Дильтея. Критика теории позна-
ния здесь направлена против её абстрагирования от живого историче-
ского опыта. В качестве основания гуманитарных наук Дильтей выдви-
гает жизнь, понимаемую как целостный процесс переживания, выраже-
ния и понимания [11]. Герменевтика становится не частной методикой 
интерпретации, а универсальной логикой гуманитарного познания, ори-
ентированной на исторического субъекта. Объективность гуманитар-
ного знания связывается не с объяснением, а с пониманием, которое 
укоренено в действенной историчности жизни. В этом контексте форми-
руется проект «критики исторического разума», призванный выявить ге-
незис категорий гуманитарного мышления из реальных структур жиз-
ненного опыта. 

Дальнейшее развитие этих идей приводит к переходу от теории 
познания к философии культуры в строгом смысле слова. В философии 
символических форм Эрнста Кассирера культура понимается как сово-
купность символических способов миропонимания [13–16]. Логическое 
здесь присуще не только научному мышлению, но и языку, мифу, рели-
гии и искусству, каждая из которых представляет собой особую симво-
лическую форму со своей логикой смыслообразования. Теория позна-
ния трансформируется в аналитику культурных форм, посредством ко-
торых человек конституирует действительность. 

Например, философская герменевтика Г.-Г. Гадамера формиру-
ется как критика методологического идеала естественных наук, распро-
странённого в гуманитарном знании XIX века. В отличие от позитивист-
ской установки на объективность, проверяемость и воспроизводимость 
результатов, герменевтика исходит из того, что гуманитарное познание 
имеет иную онтологическую и эпистемологическую природу. Его осно-
ванием выступает не метод в строгом смысле, а понимание как фунда-
ментальный способ человеческого бытия. Герменевтика мыслится Г. Га-
дамером не как набор процедур, сопоставимых с методологией есте-
ствознания, а как специфическая форма познавательного отношения 
к миру, внутренне связанная с теми областями, где истина проявляет 
себя иначе, чем в режиме научной верификации. В этой перспективе Га-
дамер неоднократно подчёркивает, что понимание не является сугубо 



87 

методологическим понятием: оно имеет онтологический статус и пред-
ставляет собой первичную характеристику человеческого способа 
быть [8]. 

Отсюда возникает принципиально важный вывод: попытки реду-
цировать понимание к «методу» не только методологически спорны, но 
и концептуально обедняют сам феномен познания. Понимание как жиз-
ненно-опытная форма постижения расширяет эпистемологический го-
ризонт за пределы науки в узком смысле, сближая, прежде всего, гума-
нитарные дисциплины с опытом философии, с опытом искусства и с опы-
том истории – причём «истории» не как академической историографии, 
а как модуса историчности, в котором субъект уже всегда включён в дей-
ствие традиции. Речь идёт о таком типе сознания, который не просто 
«знает» прошлое, но является активным моментом собственного исто-
рического бытия, поскольку мыслит и действует внутри уже сложив-
шихся смысловых связей. Это сознание можно определить как практи-
чески-историческое: оно не нейтрально по отношению к истории, а со-
участвует в её действенности. 

Именно искусство, практически-историческое сознание и филосо-
фию Гадамер рассматривает как привилегированные способы выявле-
ния истины, не поддающейся проверке методологическими средствами 
науки. Здесь истина понимается не в терминах соответствия и доказуе-
мости, а в модусе раскрытия – как событие открытости. Тем самым гер-
меневтическая рациональность оказывается ориентированной не на 
процедуру верификации, а на условия явленности смысла. 

Раскрытие данного жизненно-опытного способа постижения 
начинается у Гадамера с анализа художественного опыта. Полемика с 
искусствознанием, пытавшимся строить исследование искусства по об-
разцу естественнонаучной объективности, позволяет обнаружить струк-
турное противоречие: заявленная беспристрастность нередко оборачи-
вается скрытым субъективизмом. Гадамер связывает это с линией, вос-
ходящей к кантовскому различению познавательных способностей: 
научное знание закрепляется за «чистым разумом», тогда как эстетиче-
ское суждение, опирающееся на вкус, оказывается вытесненным из об-
ласти познания [8]. Попытка «спасти» значимость эстетического через 
идею общезначимости не снимает проблемы, поскольку эстетическое 
переживание мыслится как нечто принципиально непознавательное 



88 

в строгом смысле; вследствие этого эстетика легко превращается в пси-
хологизированное учение о субъективных состояниях. 

В качестве альтернативы подобной редукции Гадамер восходит 
к онтологическому ядру художественного опыта через феномен игры. 
Игра, присутствующая во множестве культурных практик, снимает жёст-
кое противопоставление подлинного и «как бы подлинного»; она не 
имитирует жизнь извне, а образует собственный режим бытия. Радика-
лизируя культурологические интуиции, Гадамер утверждает, что в игре 
размывается граница между жизнью и её представлением: игра оказы-
вается самодостаточным событием, в котором «является» то, что игра-
ется. Искусство, будучи преображением и завершением игры, демон-
стрирует чистую явленность смысла – не как продукт субъективных 
намерений участников, а как автономное развертывание значимости. 

В этом контексте трагедия выступает предельной формой художе-
ственного откровения о человеческом существовании. Трагический 
опыт обнаруживает не частное психологическое состояние, а универ-
сальную структуру конечности: зритель узнаёт себя перед лицом 
судьбы, поскольку трагедия затрагивает общий порядок бытия, а не ин-
дивидуальную судьбу как случайность. Смысл трагического, таким обра-
зом, не замыкается на субъективности «переживания»; напротив, он яв-
ляет то общее, что превосходит частные мотивы и выводит к метафизи-
ческому горизонту человеческого. 

Отсюда следует гадамеровская установка: художественный опыт 
должен быть признан опытом истины, который не только нуждается 
в философском обосновании, но и сам выступает способом философ-
ствования. Однако искусство, даже достигая максимальной интенсивно-
сти истины (например, в трагедии), скорее намечает метафизический 
порядок, чем исчерпывающе разрабатывает его. Полнота герменевти-
ческого опыта истины, по мысли Гадамера, реализуется в сопряжении 
практически-исторического сознания и языка – прежде всего в его пись-
менной, текстовой форме, где традиция становится предметом интер-
претации, а понимание раскрывается как событие смысла в истории. 

В итоге философская герменевтика Гадамера утверждает особый 
статус гуманитарного знания. Оно не конкурирует с естественными 
науками и не должно оцениваться по их критериям. Его истина носит 



89 

событийный, исторический и интерпретативный характер. Гуманитар-
ное познание есть форма самопонимания культуры, в которой человек 
осмысливает собственное бытие в истории, в языке и в традиции. 

В результате всех этих трансформаций гуманитарное исследова-
ние перестаёт мыслиться как применение универсального научного ме-
тода к особому предмету. Оно утверждается как специфический тип по-
знания, ориентированный на историчность, смысл, ценность и символи-
ческое опосредование человеческого опыта. Переход от теории позна-
ния к философии культуры фиксирует принципиальный сдвиг в философ-
ском самопонимании: от анализа условий истинности знания – к осмыс-
лению форм человеческого мироосвоения. Именно этот сдвиг создаёт 
методологические предпосылки для дальнейших «поворотов» филосо-
фии XX века – герменевтического, культурного и антропологического. 

Каждый научный метод имеет свои закономерности и приемы, 
а также прогнозируемые результаты. Гуманитарное исследование обра-
щающее свое внимание на развитие культуры и человека, как правило, 
формирует синтетическую, комплексную методологию, использующую 
как общенаучные методы, так и специальные методы разных наук – пси-
хологии, истории, источниковедения, литературоведения и т. д. [28]. 
В ходе комплексного философского анализа выявляются историко-соци-
альные связи исследуемого культурного текста, его структурные законо-
мерности и особенности интерпретации [5]. Проблема исследования 
культуры и искусства, разработка методологии актуальны и в отече-
ственной, и в европейской мысли. 

Каждый метод исследования имеет свои преимущества, недо-
статки, сложности и избирается в зависимости от цели исследования. 
Именно она, а также комплекс задач, которые необходимо решить, 
определяют выбор в пользу того или иного подхода в построении мето-
дологии. Под методом в данном случае подразумевается конкретный 
инструментарий, предлагаемый какой-либо наукой (герменевтикой, се-
миотикой и пр.), а под подходом – общее направление методологии, 
реализованное в конкретном исследовании, объединяющее частные 
исследовательские приемы разных авторов, школ и течений (например, 
внутри феноменологии), но не ограничивающееся ими. 

Что касается общих принципов гуманитарного исследования, то 
среди них особенно важно отметить следующие: интерпретативность – 



90 

множественность допустимых трактовок; контекстуальность – учёт исто-
рического, культурного, социального фона; рефлексивность – осознание 
позиции исследователя и её влияния на анализ; диалогичность – взаи-
модействие с другими интерпретациями и традициями; этичность – бе-
режное отношение к источникам, уважение к субъектам исследова-
ния [2, 4]. 

В этой связи роль личности исследователя возрастает по сравне-
нию с естественно-научными и техническими дисциплинами, и инте-
ресы субъекта, и этический аспект не должен исключаться из тела иссле-
дования как такового. 

 
Вопросы по теме: 
1. Почему формирование гуманитарных наук в конце XIX – начале 

XX века потребовало пересмотра классических эпистемологических ос-
нований философии? 

2. В чём заключалась ограниченность традиционной теории по-
знания при анализе знания о человеке, истории и культуре? 

3. Как понимается «реформа логики» в неокантианстве и филосо-
фии жизни и какую роль она сыграла в легитимации гуманитарного зна-
ния? 

4. В чём состоит специфика марбургского неокантианства (Г. Ко-
ген) в трактовке логики как методологии науки и культуры? 

5. Как В. Виндельбанд обосновывает различие между номотети-
ческими и идеографическими науками и какое значение это имеет для 
гуманитарного знания? 

6. В чём радикальность поворота, осуществлённого В. Дильтеем, 
и почему категория жизни становится основанием гуманитарных наук? 

7. Как герменевтика у Дильтея трансформируется из частного ме-
тода интерпретации в универсальную логику гуманитарного познания? 

8. Каким образом философия символических форм Э. Кассирера 
переводит проблематику познания в плоскость философии культуры? 

9. Почему Г.-Г. Гадамер критикует методологический идеал есте-
ственных наук в гуманитарном знании и как он понимает понимание как 
онтологическое событие? 

10. В чём заключается гадамеровская интерпретация художе-
ственного опыта (игра, искусство, трагедия) как особого способа раскры-
тия истины? 



91 

11. Почему гуманитарное знание, согласно философской герме-
невтике, не может быть сведено к универсальному научному методу 
и не подлежит оценке по критериям естествознания? 

12. Как переход от теории познания к философии культуры меняет 
представление о гуманитарном исследовании, методе и роли личности 
исследователя в процессе познания? 

3. ОСНОВНЫЕ ПРИНЦИПЫ ФИЛОСОФИИ КУЛЬТУРЫ 
КАК МЕТОДОЛОГИИ 

Философия культуры выступает не только как область философ-
ского знания, анализирующая культуру в её историческом и символиче-
ском многообразии, но и как особая методологическая перспектива гу-
манитарного познания. В этом качестве она задаёт принципы осмысле-
ния науки, общества и человека, ориентированные на выявление смыс-
ловых, ценностных и антропологических оснований знания. Методоло-
гическое значение философии культуры заключается в том, что она поз-
воляет рассматривать познавательные практики не изолированно, 
а в контексте целостного культурного опыта. 

Первым фундаментальным принципом философии культуры как 
методологии является принцип культурной обусловленности знания. 
Любая форма знания, включая научную, рассматривается как историче-
ски и культурно укоренённая практика, формирующаяся в определён-
ных ценностных, языковых и мировоззренческих контекстах. Этот прин-
цип позволяет преодолеть иллюзию внеисторической и универсальной 
рациональности, выявляя зависимость познавательных установок от 
культурных традиций и типов рациональности конкретных эпох. 

Вторым принципом выступает антропологический принцип, со-
гласно которому культура и знание осмысляются через их соотнесён-
ность с человеческим способом бытия. Человек в философии культуры 
предстает не как абстрактный субъект познания, а как носитель истори-
ческого опыта, ценностей и символических форм. Методологически это 
означает признание включённости исследователя в культурную реаль-
ность и отказ от представлений о полностью нейтральной и внешней по-
зиции наблюдателя. 

Третьим важнейшим принципом является принцип интерпрета-
тивности, предполагающий, что гуманитарное познание имеет дело не 



92 

с «чистыми фактами», а со смыслами, требующими понимания и интер-
претации. Философия культуры исходит из того, что культурные фено-
мены существуют в форме текстов, символов, практик и нарративов, 
а потому не могут быть адекватно описаны исключительно средствами 
объяснительных моделей. Интерпретация при этом носит диалогиче-
ский характер и разворачивается в пространстве взаимодействия раз-
личных смысловых горизонтов. 

Четвёртый принцип связан с ценностной нагруженностью гумани-
тарного знания. Философия культуры рассматривает ценности не как 
внешние по отношению к знанию нормативные добавки, а как внутрен-
нее условие постановки исследовательских проблем и интерпретации 
результатов. Методологически это означает необходимость рефлексии 
над ценностными основаниями исследования и признание ответствен-
ности исследователя за способы репрезентации культурных смыслов. 

Наконец, существенным методологическим принципом филосо-
фии культуры является принцип целостности, предполагающий рассмот-
рение культуры, науки и гуманитарного знания как взаимосвязанных 
форм человеческой деятельности. Этот принцип препятствует редукции 
культуры к отдельным элементам или дисциплинарным фрагментам и 
ориентирует исследование на выявление структурных связей между 
различными уровнями культурного опыта. В методологическом плане 
это открывает возможность междисциплинарного синтеза, не своди-
мого к механическому заимствованию методов, но основанного на фи-
лософской рефлексии над их основаниями. 

Существенным методологическим основанием философии куль-
туры является принцип антиномичности, позволяющий мыслить куль-
туру как единство взаимно несводимых измерений. В этом отношении 
показательна философия культуры С. Л. Франка, в которой культура ин-
терпретируется как онтологически двусоставная реальность, объединя-
ющая фактическое и смысловое, эмпирическое и идеальное [36]. Мето-
дологическое значение данного подхода состоит в отказе от редукцио-
нистских схем и признании того, что культура не может быть исчерпана 
ни описанием её внешних форм, ни сведена к чисто духовным конструк-
циям. Философия культуры, исходя из антиномистического принципа, 
ориентирована на удержание напряжённого единства противополож-
ностей как условия адекватного понимания культурного бытия. 



93 

Существенным методологическим уточнением философии куль-
туры является понимание её как рефлексии культуры, обращённой 
к сущностным проявлениям её целостности. В этом контексте филосо-
фия культуры ориентирована не на описание отдельных культурных фе-
номенов, а на выявление их включённости в целое культуры как особого 
способа бытия человека в мире. Как подчёркивается в исследовании 
Н. Г. Краснояровой, философ культуры отличается от частнодисципли-
нарного исследователя тем, что «вписывает изучаемое явление в эпоху, 
историю культуры и тип культуры», рассматривая его как точку, в кото-
рой просматривается целостность культурного бытия [25]. 

Одним из ключевых методологических принципов философии 
культуры в этом смысле выступает принцип «всё во всём», восходящий 
к античной философской традиции и получивший развитие в культурфи-
лософских концепциях XX века. Данный принцип предполагает, что лю-
бой культурный феномен может рассматриваться как своеобразный фо-
кус, в котором проявляется культура в целом. Как отмечает С. Д. Кржи-
жановский, философия, постигая отдельное, «находит его затерянным 
во всё», поскольку её подлинным объектом является не отдельное яв-
ление, а целостность бытия как таковая [20]. Методологически это озна-
чает отказ от редукции культурных явлений к частным функциям и при-
знание их способности репрезентировать целое культуры в фрагментар-
ной, но смыслонасыщенной форме. 

Важным принципом философии культуры как методологии явля-
ется также принцип «мирового события», разработанный М. К. Мамар-
дашвили и А. М. Пятигорским [23]. «Мировое событие» понимается не 
как единичный эмпирический факт, а как событие культуры, обладаю-
щее внеисторической значимостью и способное проявляться в различ-
ных культурных контекстах. Такой подход позволяет рассматривать 
культуру как единство, в котором различные эпохи и формы человече-
ского опыта соотносятся друг с другом через общие символические 
структуры. Методологическое значение данного принципа состоит 
в возможности анализа культуры не по линии причинно-следственной 
преемственности, а через выявление смысловых узлов и точек концен-
трации культурного опыта. 

Наконец, философия культуры как методология опирается на 
принцип концептуализации, предполагающий работу не только с аб-
страктными понятиями, но и с концептами как «сгустками культуры» 



94 

в сознании человека. В отличие от понятий, концепты носят диалогиче-
ский и аксиологически нагруженный характер, фиксируя уникальные 
смысловые конфигурации культуры. Через концепты культура осуществ-
ляет саморефлексию, «смотря на себя как в зеркало», выявляя индиви-
дуальные и исторически неповторимые оттенки человеческого опыта. 
В этом отношении философия культуры использует не только строгий 
теоретический язык, но и жанр фрагмента, позволяющий схватывать 
культуру в её текучести, незавершённости и смысловой многомерности. 

Таким образом, философия культуры как методология задаёт си-
стему принципов, направленных на осмысление гуманитарного позна-
ния в его культурной, антропологической и ценностной обусловленно-
сти. Она позволяет рассматривать науку и гуманитарное знание как 
формы культурной рефлексии, в которых познание выступает не только 
инструментом описания реальности, но и способом самопонимания че-
ловека в мире культуры. 

 
Вопросы по теме: 
1. В чём заключается специфика философии культуры как методо-

логической перспективы гуманитарного познания по сравнению с част-
ными философскими и гуманитарными дисциплинами? 

2. Как принцип культурной обусловленности знания изменяет 
представление о рациональности и объективности научного познания? 

3. В чём состоит антропологический принцип философии куль-
туры и как он влияет на понимание позиции исследователя? 

4. Почему интерпретативность рассматривается как фундамен-
тальный методологический принцип гуманитарного познания в филосо-
фии культуры? 

5. Как философия культуры обосновывает ценностную нагружен-
ность гуманитарного знания и ответственность исследователя за интер-
претацию культурных смыслов? 

6. В чём методологическое значение принципа целостности для 
анализа культуры, науки и гуманитарного знания? 

7. Как принцип антиномичности позволяет философии культуры 
избежать редукционистских моделей понимания культуры? 

8. Как принцип «мирового события» (М. К. Мамардашвили, 
А. М. Пятигорский) расширяет возможности философско-культурного 
анализа культуры? 



95 

9. В чём заключается методологическая роль концептов как 
«сгустков культуры» и почему философия культуры обращается не 
только к понятиям, но и к фрагментарным формам мышления? 

10. В чём состоит вклад С. Л. Франка в разработку антиномистиче-
ского подхода к культуре и какое методологическое значение он имеет? 

4. В ЧЕМ РАЗЛИЧИЯ МЕТОДА, МЕТОДОЛОГИИ, АНАЛИЗА 
И НАУЧНОГО ПОДХОДА В ИССЛЕДОВАНИИ? 

В философии культуры методологический выбор понимается не 
только как рационально обоснованное решение, но и как форма куль-
турного и философского самоопределения исследователя. Метод отра-
жает определённое представление о человеке, культуре и смысле по-
знания, а потому всегда несёт в себе мировоззренческую нагрузку. В гу-
манитарных науках методология выступает пространством рефлексии 
над условиями понимания и границами интерпретации, что отличает её 
от методологических установок естественнонаучного познания. 

Для начала разберем разницу между понятиями: Метод, Мето-
дология, Анализ, Методологический/научный подход. В текстах мы ча-
сто встречаемся с этими терминами, порой их используют вместе, не 
различая или заменяя одно понятие другим. На бытовом уровне это не 
принесет особого вреда, но в научном исследовании может вызвать не-
которую путаницу. 

Метод – (греч.)-способ познания, способ достижения цели. 
Он всегда конкретен, отвечает на тактические задачи той или иной науч-
ной дисциплины или может быть междисциплинарным, т. е. успешно 
использоваться разными науками. Например, классификация и типоло-
гизация – методы, применяемые практически во всех видах исследова-
ний. Принцип работы метода постоянен, а содержательные результаты 
применения будут различны, также как и их графическое выражение 
в виде таблиц, графиков и пр. 

Методология – общее обозначение направления или стратегии 
исследования, которая предполагает, обобщает и фиксирует те конкрет-
ные методы, которые будут использованы. Соответственно, в исследо-
вании может быть только одна методология, а методов – несколько. 
Иногда отдельно выделяют «методологический или научный подход» – 



96 

совокупность основных методов, определяющая генеральное направ-
ление исследования. Подход может быть синергетический, системный, 
культурологический, коммуникативный, структурный, исторический, 
персонологический, антропологический, аксиологический, интегратив-
ный, компетентностный и т. д., что не исключает применения других ме-
тодов, но отдает предпочтение одному из них. 

Анализ – в узком смысле – это конкретный метод исследования 
(наряду с синтезом), предполагающий дробление исследуемого объ-
екта на части для последовательного изучения. Однако сегодня термин 
«анализ» нередко отождествляют с термином «исследование» и «ме-
тод» и его используют, когда хотят сделать акцент на том, что данный 
объект требует изучения. 

Каждый метод имеет свои закономерности и приемы, а также 
прогнозируемые результаты. Гуманитарное исследование, обращаю-
щее свое внимание на развитие культуры и человека, как правило, фор-
мирует синтетическую, комплексную методологию, использующую как 
общенаучные методы, так и специальные методы разных наук – психо-
логии, истории, источниковедения, литературоведения и т. д. В резуль-
тате мы получаем междисциплинарное исследование, затрагивающее 
разные сферы человеческой жизни и культуры [7]. 

Напомним, что любой феномен культуры /художественного тек-
ста или образа может быть исследован как минимум, на трех уровнях, 
где используются: 

«1. «Традиционные» инструменты анализа внешних связей […]: 
социологический, историко-культурный, сравнительный, биографиче-
ский и творческо-генетический подходы. 

2. «Новые» инструменты анализа внутренних связей художествен-
ного текста (структурный, семиотический, стилистический анализы, мик-
роанализ, «внимательное чтение»). 

3. Инструменты анализа социального функционирования текста 
(изучение критической литературы о произведении, конкретно-социо-
логический анализ читательской аудитории и т. д.).» [1, с. 456]. 

 
Вопросы по теме: 
1. Почему в философии культуры методологический выбор рас-

сматривается как форма культурного и мировоззренческого самоопре-
деления исследователя, а не только как техническое решение? 



97 

2. В чём состоит принципиальное различие между понятием «ме-
тод» и понятием «методология» в гуманитарном исследовании? 

3. Как соотносятся между собой методология и научный (методо-
логический) подход? В каких случаях оправдано их различение? 

4. В чём заключается специфика гуманитарной методологии по 
сравнению с методологией естественных наук с точки зрения филосо-
фии культуры? 

5. Почему анализ в гуманитарных науках нельзя сводить исклю-
чительно к формальной процедуре «дробления» объекта? 

6. Почему исследование культуры, как правило, носит междисци-
плинарный и комплексный характер? 

7. В чём философско-культурный смысл различения внешних, 
внутренних и функциональных уровней анализа культурного феномена? 

8. Как выбор метода и подхода отражает представление иссле-
дователя о культуре, человеке и смысле познания? 

9. Почему в философии культуры невозможно полностью 
нейтральное или «внемировоззренческое» использование методов? 

5. КРАТКИЙ ОБЗОР НАУЧНЫХ МЕТОДОВ ИССЛЕДОВАНИЯ 

Поскольку методология научного исследования как такового в це-
лом достаточно хорошо описана, здесь стоит напомнить только базовые 
принципы [24, 25, 26]. В разных источниках можно встретить несколько 
отличающиеся друг от друга классификации методов научного исследо-
вания. Методы, как правило, классифицируют в зависимости от сферы 
применения на: 

 всеобщие (общенаучные) действующие во всех науках и нас 
всех этапах познания в гуманитарных, естественных и технических 
науках; 

 философские – задают общие направления исследования, ми-
ровоззренческие основания и принципы исследования, но не заменяют 
специальные методы и не обусловливают окончательный результат по-
знания прямо и непосредственно. В отличие от специальных методов, 
работают на высоком уровне абстракции, решая онтологические и гно-
сеологические задачи; 

 специальные – для конкретной науки или родственных наук, 
области научного познания. 



98 

Также методы подразделяют на теоретические и эмпирические, в 
зависимости от того, на решение какого вопроса они направлены: эмпи-
рические методы – на сбор фактических данных об изучаемых объектах 
и явлениях, а теоретические – на рациональное осмысление эмпириче-
ских фактов для создания обобщающих концепций, теорий, законов и их 
анализ. 

Существуют разные популярные, а также авторские классифика-
ции методов, которые дополняют и расширяют возможности друг друга 
[22, 28, 30]. 

Структурировать методы, можно, например, следующим обра-
зом: 

 
Методы исследования 

Общенаучные 

Философские Специальные 
Эмпирические: 

сбор  
и первичный 

анализ данных 

Теоретические: 
работа  

с концепциями  
и текстами 

Наблюдение 
Измерение 
Эксперимент 
Описание 
Сравнение 

Анализ и синтез 
Классификация 
Индукция и  
Дедукция 
Аналогия 
Идеализация 
Абстрагирова-
ние 
Моделирование 
Исторический 
Логический 
типологический 
и др. 

Сравнительно-исто-
рический 
Феноменологиче-
ский 
Семиотический 
Аксиологический 
Эстетический 
Структурный 
Системный 
Синергетический 
Контекстный 
Генетический 
Гносеологический 
Рецептивный 
Герменевтический 
Деконструктивный 
и др. 

Ретроспективный 
Хронологический 
Коммуникативный 
Иконографический 
Стилистический 
Материаловедческий 
Биографический 
Историко-культурный 
Этнографический 
Автобиографический 
Визуальный 
Источниковедческий 
Нарративный 
Когнитивный 
Историческая рекон-
струкция 
Персонологический 
Психоаналитический 
и. т. д. 

 
Гуманитарное исследование, как правило, опирается на сочета-

ние методов – от строгой текстологии до свободной интерпретации. 



99 

Выбор зависит от предмета и цели исследования; типа источников; 
дисциплинарной традиции; этических и методологических установок 
исследователя [9, 10]. 

Современное гуманитарное исследование может использовать 
широкий спектр методов и частных методик. Важно учитывать прин-
ципы их совместимости и сочетаемости [29]. Любой феномен куль-
туры может быть рассмотрен с какой-то одной стороны, в соответ-
ствии с конкретно избираемым методом, либо в парадигме комплекс-
ной методологии, раскрывающей исследуемый феномен в его макси-
мальной полноте3. Однако здесь не стоит впадать в крайность и пы-
таться, например, описать современный театр одновременно и в ка-
честве сферы искусства, и как социальную общность, и как экономи-
ческую единицу и т. д. 

 
Вопросы по теме: 
1. Почему в философии культуры метод рассматривается не 

только как технический инструмент, но и как носитель мировоззрен-
ческих и ценностных установок? 

2. В чём состоит принципиальное различие между общенауч-
ными, философскими и специальными методами исследования? 

3. Почему философские методы не могут непосредственно за-
менить специальные методы исследования культурных феноменов? 

4. В чём состоит различие между эмпирическими и теоретиче-
скими методами в гуманитарном исследовании культуры? 

5. Почему в гуманитарных науках эмпирические методы не 
обеспечивают «чистого факта» без теоретической и ценностной ин-
терпретации? 

6. Как философия культуры объясняет необходимость множе-
ственных классификаций научных методов и отказ от единой универ-
сальной схемы? 

7. В чём состоит специфика применения структурного, систем-
ного и синергетического методов в анализе культуры? 

8. Почему герменевтический, аксиологический и феноменоло-
гический методы занимают особое место в гуманитарных исследова-
ниях? 

                                           
3 К примеру, образование может рассматриваться как социокультурный феномен [9, 10]. 



100 

9. Почему принцип совместимости методов становится ключе-
вым в современной гуманитарной методологии? 

10. В чём опасность методологического эклектизма и как фило-
софия культуры предлагает его преодолеть? 

6. ФОРМИРОВАНИЕ ИССЛЕДОВАТЕЛЬСКОГО МАРШРУТА: 
ПОСТРОЕНИЕ МЕТОДОЛОГИИ 

Научный маршрут строится от цели, которую вы хотите достичь. 
Любое исследование базируется на гипотезе – предполагаемой цели, 
которая уже интуитивно понятна, но объяснить, раскрыть особенности 
и доказать ее невозможно, пока не проведено само исследование. Ме-
тодология предполагает обоснованность и логичность, и помогает по-
степенно продвигаться к цели. В противном случае мы будем иметь 
набор несогласованных методов, не ведущих к целостному и объектив-
ному результату. 

Разберем это на конкретном примере: 
Например, необходимо рассмотреть становление Петербургской 

школы фотографии. Для этого нужно решить несколько задач: исследо-
вать историю развития фотоискусства (задача № 1), выделить характер-
ные черты петербургских фотоклубов (задача № 2), определить фак-
торы, влияющие на данные процессы (задача № 3), а также сделать не-
которые выводы прикладного или проективного характера (задача № 4). 
Для каждой из задач могут применяться различные методы в зависимо-
сти от степени глубины и сложности проводимого исследования. К при-
меру, для решения поставленной задачи № 1 в курсовой работе доста-
точно будет классификации, а в кандидатской диссертации – примене-
ния компаративного анализа. В отношении исторической части исследо-
вания (№ 1) для курсовой работы или реферата достаточно просто опи-
сать происходящие в события и перечислить основные вехи. Однако для 
ВКР этого недостаточно. Необходим именно анализ происходящих со-
бытий. В том, чтобы переписать из учебника или монографии историю 
развития какого-либо явления, нет никакой пользы. Безусловно, иссле-
дователь должен знать эту историю, но дублирование известных всем 
вех и фактов не добавляет ничего нового. Совсем другое дело, когда на 
основе этих фактов исследователь делает свои выводы, ставит актуаль-
ные вопросы, подводит базу для подтверждения своей гипотезы. 



101 

Для решения задачи № 2 необходимо углубиться в деятельность 
самих фотоклубов, причем речь не идет о проведении выставок и вер-
нисажей, нужно изучить сами фотоснимки, определяя общие черты, 
направления, стилистику, возможно, некоторые технико-технологиче-
ские особенности фотографии, обратить внимание на конкретных фото-
графов, их творчество и т. д. 

Задача № 3 носит в некоторой степени гипотетический характер 
и связана с ментальной реконструкцией событий давно ушедших лет. 
Однако понимание историко-культурного контекста помогает понять 
мотивацию людей, объясняет во многом их поступки, цели и ценности, 
которыми они руководствуются и стремятся отобразить в своем творче-
стве. Это может быть требование идеологии, осознанный протест, эска-
пизм, эстетизация, финансовая выгода, личная драма, технические и ма-
териальные условия и т. д. 

Задача № 4. Ценностный подход позволяет оценить роль фотоклу-
бов в развитии культурной жизни города, а также потенциал достиже-
ний деятельности фотоклубов для развития современной практики фо-
тографии. 

Представим все вышесказанное в виде таблицы: 
 

 Задачи 
Как достигается эта 

задача? 

Методы,  
которые могут 

быть применены 

Возможные/ 
прогнозируемые 

результаты 

1 Исследовать 
историю раз-
вития фотоис-
кусства 

Провести перио-
дизацию, опираясь 
на важные для ис-
следования крите-
рии /даты /персо-
налии/ жанры/ ло-
кацию и т. д. 
Определить, что 
есть фотоискусство 

Нарративный (опи-
сательный) 
Ретроспективный 
Сравнительно-ис-
торический 
Хронологический, 
типологический  
и пр. 
Феноменологиче-
ский 

Определены 
наиболее важные 
этапы развития фо-
тографии, повлияв-
шие на дальней-
ший ход развития 
фотоискусства 
(в контексте вашего 
исследования, а не 
общемировом мас-
штабе) 

2 Выделить ха-
рактерные 
черты петер-
бургских фо-
токлубов 

Проводится срав-
нение характери-
стик (по аргумен-
тированным крите-
риям) фотоклубов 

Эстетический [20] 
Иконографический 
Стилистический, 
Материаловедче-
ский 

Определены 
наиболее важные 
характеристики пе-
тербургских клубов  



102 

 Задачи 
Как достигается эта 

задача? 

Методы,  
которые могут 

быть применены 

Возможные/ 
прогнозируемые 

результаты 

с оценкой их зна-
чимости 

Классификация, 
Типологический 
Сравнительный 
Биографический 
Историко-культур-
ный 
Сравнительно-ис-
торический (ком-
паративный) 
Структурный 
Реконструкция 
Герменевтический 

3 Определить 
факторы, вли-
яющие на 
данные про-
цессы. 

Найти ответы на 
вопрос: что оказы-
вает влияние на 
развитие фотоис-
кусства (техника/ 
технологии/ соци-
окультурные усло-
вия / политическая 
обстановка / идео-
логические рамки/ 
деятельность кон-
кретных личностей 
и пр.) 

Эстетический 
Структурный 
Системный анализ, 
Синергетический 
Контекст-анализ, 
Историческая ре-
конструкция 
Персонологиче-
ский 
Генетический 
Гносеологический 

Фотоклуб рассмат-
ривается как эле-
мент в структуре 
культурной жизни 
города / как часть 
сложной системы 
городской куль-
туры / как пример 
процессов самоор-
ганизации культур-
ной жизни города 
и т. д. 

4 Дать оценку 
роли фото-
клубов в раз-
витии фото-
искусства Пе-
тербурга 

Провести связь 
между историче-
ским развитием 
фотоискусства и 
деятельностью со-
временных фото-
графов / клубов 
фотографии, опре-
делить их роль и 
значение для со-
временной прак-
тики фотографии 

Семиотический 
Аксиологический 
Коммуникативный 
Актуализация 

Намечены наибо-
лее актуальные 
маршруты развития 
фотоискусства, 
дана оценка роли 
фотоклубов Петер-
бурга в развитии 
фотографии 

 



103 

Спектр методов, предложенных выше, не является исчерпываю-
щим, но данные методы наиболее часто употребляются в гуманитарном 
исследовании. Как правило, исследование строится в русле какого-либо 
одного доминирующего подхода: коммуникативного, герменевтиче-
ского, феноменологического, контекстного, историко-культурного и т. д. 
Остальные же методы решают частные задачи, возникающие на разных 
этапах исследования [6]. В итоге мы получаем комплексную методоло-
гию [5], уникальную для данного исследования, в которой будет доми-
нировать один или два базовых подхода и применяться определенный 
и оправданный спектр методов. 

Рассмотрение методологии гуманитарного познания в философ-
ско-культурной перспективе позволяет выявить её принципиальное от-
личие от понимания методологии как совокупности универсальных ис-
следовательских процедур. В гуманитарных науках методология не сво-
дится к техническому инструментарию, но выступает формой философ-
ской рефлексии над основаниями знания, условиями понимания 
и смысловыми горизонтами культуры. 

Гуманитарное познание всегда осуществляется в пространстве 
культуры и потому неизбежно связано с историческими, ценностными и 
мировоззренческими предпосылками. Методологический выбор в гу-
манитарном исследовании отражает не только специфику предмета, но 
и позицию самого исследователя как субъекта культуры. В этом отноше-
нии методология выступает формой самоопределения исследователя, 
выражающей его отношение к традиции, интерпретации и ответствен-
ности за получаемые смыслы. 

Философская рефлексия над методологией позволяет осмыслить 
границы применимости тех или иных подходов и избежать редукции гу-
манитарного знания к моделям, заимствованным из естественнонауч-
ного познания. Понимание, интерпретация, диалог и рефлексия оказы-
ваются не вспомогательными процедурами, а фундаментальными осно-
ваниями гуманитарного исследования, направленного на осмысление 
культурно опосредованной реальности. 

Таким образом, методология гуманитарного познания в филосо-
фии культуры предстает как динамическое пространство взаимодей-
ствия знания, ценностей и смыслов. Она ориентирована не только на 
получение результатов исследования, но и на прояснение тех культур-
ных и антропологических оснований, в рамках которых эти результаты 



104 

обретают значение. В этом смысле методология гуманитарного позна-
ния выступает важнейшим инструментом философского осмысления 
культуры и человека, а также необходимым условием формирования от-
ветственного и рефлексивного гуманитарного знания. 

 
Вопросы по теме: 
1. Что понимается под исследовательским маршрутом в гумани-

тарном исследовании и чем он отличается от простого набора методов? 
2. Почему в философии культуры методология рассматривается 

как форма философской рефлексии, а не как технический инструмента-
рий? 

3. Как соотносятся цель исследования, гипотеза и методология в 
гуманитарном познании? 

4. В чём состоит опасность несогласованного применения мето-
дов при отсутствии целостного исследовательского маршрута? 

5. Почему описание исторических фактов без аналитической ин-
терпретации не считается полноценным гуманитарным исследова-
нием? 

6. Почему задача выявления факторов культурного развития но-
сит гипотетико-реконструктивный характер? 

7. Как философия культуры объясняет необходимость обращения 
к историко-культурному контексту при анализе творчества и культурных 
практик? 

8. В чём заключается значение аксиологического подхода при 
оценке роли культурных институтов и сообществ? 

9. Почему понимание, интерпретация и диалог рассматриваются 
как фундаментальные основания гуманитарного исследования? 

10. В чём заключается ответственность исследователя за форми-
руемые им культурные смыслы? 

 



105 

ТЕКСТЫ ДЛЯ САМОСТОЯТЕЛЬНОГО ИЗУЧЕНИЯ 

Карл Поппер 
ЛОГИКА И РОСТ НАУЧНОГО ЗНАНИЯ 

II. Методологические правила как конвенции 
*** 

Методологические правила рассматриваются мною как конвен-
ции. Их можно описать в виде правил игры, характерной для эмпириче-
ской науки, которые отличаются от правил чистой логики примерно 
в той же степени, в какой правила игры в шахматы отличаются от правил 
логики (вряд ли кто-либо согласится считать правила шахматной игры 
частью чистой логики). Правила чистой логики управляют преобразова-
ниями лингвистических формул. Учитывая это, результат исследования 
шахматных правил, пожалуй, можно назвать «логикой шахмат», но едва 
ли просто чистой «логикой». (Аналогично и результат исследования пра-
вил научной игры, то есть правил научного исследования, можно 
назвать «логикой научного исследования».) 

Приведем два простых примера методологических правил. 
Их вполне достаточно, чтобы показать, что вряд ли уместно ставить ис-
следование метода науки на одну доску с чисто логическим исследова-
нием. 

(1) Научная игра в принципе не имеет конца. Тот, кто когда-либо 
решит, что научные высказывания не нуждаются более в проверке и мо-
гут рассматриваться как окончательно верифицированные, выбывает из 
игры. 

(2) Если некоторая гипотеза была выдвинута, проверена и дока-
зала свою устойчивость, ее нельзя устранять без «достаточных основа-
ний». «Достаточным основанием», к примеру, может быть замена дан-
ной гипотезы на другую, лучше проверяемую гипотезу или фальсифика-
ция одного из следствий рассматриваемой гипотезы. (Понятие «лучше 
проверяемая» впоследствии будет рассмотрено более подробно.) 

Два этих примера показывают, что представляют собой методоло-
гические правила. Очевидно, что они весьма отличны от правил, обычно 
называемых «логическими». Хотя логика и может, пожалуй, устанавли-
вать критерии для решения вопроса о проверяемости тех или иных вы-
сказываний, она, без сомнения, не затрагивает вопроса о том, пытается 
ли кто-либо действительно проверить такие высказывания. 



106 

В разд. 6 я попытался определить науку при помощи критерия 
фальсифицируемости, но, поскольку мне тут же пришлось признать 
справедливость некоторых возражений, я обещал дать методологиче-
ское дополнение к моему определению. Аналогично тому как шахматы 
могут быть определены при помощи свойственных им правил, эмпири-
ческая наука может быть определена при помощи ее методологических 
правил. Устанавливая эти правила, нам следует действовать системати-
чески. Сначала формулируется высшее правило, которое представляет 
собой нечто вроде нормы для определения остальных правил. Это пра-
вило, таким образом, является правилом более высокого типа. Таковым 
является как раз правило, согласно которому другие правила следует 
конструировать так, чтобы они не защищали от фальсификации ни одно 
из научных высказываний. 

Одни методологические правила, таким образом, тесно связаны 
с другими методологическими правилами и с нашим критерием демар-
кации. Однако эта связь не является строго дедуктивной, или логиче-
ской (…), она скорее обусловлена тем, что все правила такого типа кон-
струируются с целью обеспечения применения критерия демаркации. 
Поэтому формулировка и принятие этих правил происходит в соответ-
ствии с практическим правилом более высокого типа. Соответствующий 
пример был только что приведен – правило (1): теории, которые мы ре-
шили не подвергать дальнейшей проверке, перестают быть фальсифи-
цируемыми. Именно систематическая связь методологических правил 
позволяет нам говорить о теории метода. Конечно, положения этой тео-
рии, как показывают приведенные примеры, по большей части пред-
ставляют собой конвенции, имеющие достаточно очевидный характер. 
В методологии вообще не стоит ожидать глубоких истин. Тем не менее 
во многих случаях она может помочь прояснению логической ситуации 
и даже решению некоторых далеко идущих проблем, которые оказыва-
лись до сих пор трудноразрешимыми. К таким проблемам относится, 
например, проблема установления приемлемости или неприемлемости 
вероятностных высказываний […]. 

Наличие тесной связи между различными проблемами теории по-
знания и возможность систематического рассмотрения этих проблем 
часто подвергаются сомнению. Я надеюсь показать в этой книге не-
оправданность таких сомнений. Этот вопрос достаточно важен. Един-



107 

ственным основанием для выдвижения моего критерия демаркации яв-
ляется его плодотворность, то есть возможность прояснения и объясне-
ния на его основе многих вопросов. «Определения догматичны, только 
выводимые из них следствия могут продвинуть вперед наше понима-
ние», – заявляет Менгер […]. Это, без сомнения, верно и по отношению 
к понятию «наука». Только исходя из следствий моего определения эм-
пирической науки и из методологических решений, основывающихся на 
этом определении, ученый может увидеть, насколько оно соответствует 
интуитивной идее о цели всех его усилий. 

Философ также признает полезность моего определения только 
в том случае, если он сможет принять его следствия. Необходимо 
прежде всего убедить его в том, что эти следствия помогают раскрыть 
противоречия и неадекватность прежних теорий познания и исследо-
вать их вплоть до тех фундаментальных предпосылок и конвенций, из 
которых они берут свое начало тому же следует убедить его и в том, что 
выдвигаемые нами положениям не угрожают трудности того ода. Этот 
метод обнаружения и разрешения противоречий применяется и внутри 
самой науки, но особое значение он имеет именно для теории позна-
ния. Такой иной метод не в силах помочь нам оправдать методологиче-
ские конвенции и доказать их ценность. Я опасаюсь, что возможность 
признания философа принадлежности таких методологических иссле-
дований в сфере философии весьма невелика, но это не меняет суще-
ства дела. 

[Цит. По К. Поппер Логика и рост научного знания. 
Избранные сочинения. Москва, «Прогресс», 1983]. 

 
Вопросы к тексту: 
1. Что такое «методологические правила», каково их происхож-

дение? 
2. Какие методологические правила лежат в основе исследова-

тельских программ? 
3. Что помогает раскрывать противоречия и неадекватность тео-

рий познания? 
4. Как вы прокомментируете утверждение, что «определения 

догматичны»? 
5. Что подразумевается под «научной игрой»? 

  



108 

Имре Лакатос 
ФАЛЬСИФИКАЦИЯ И МЕТОДОЛОГИЯ  

НАУЧНО-ИССЛЕДОВАТЕЛЬСКИХ ПРОГРАММ 
Глава 3. Методология научных исследовательских программ 

*** 

Мы рассмотрели проблему объективной оценки научного разви-
тия, используя понятия прогрессивного и регрессивного сдвигов про-
блем в последовательности научных теорий. Если рассмотреть наибо-
лее значительные последовательности, имевшие место в истории 
науки, то видно, что они характеризуются непрерывностью, связываю-
щей их элементы в единое целое. Эта непрерывность есть не что иное, 
как развитие некоторой исследовательской программы, начало которой 
может быть положено самыми абстрактными утверждениями. Про-
грамма складывается из методологических правил: часть из них-
это правила, указывающие каких путей исследования нужно избегать 
(отрицательная эвристика), другая часть – это правила, указывающие, 
какие пути надо избирать и как по ним идти (положительная эвристика). 

Даже наука как таковая может рассматриваться как гигантская ис-
следовательская программа, подчиняющаяся основному эвристиче-
скому правилу Поппера: «выдвигай гипотезы, имеющие большее эмпи-
рическое содержание, чем у предшествующих». Такие методологиче-
ские правила, как заметил Поппер, могут формулироваться как метафи-
зические принципы. Например, общее правило конвенционалистов, по 
которому исследователь не должен допускать исключений, может быть 
записано как метафизический принцип: «Природа не терпит исключе-
ний». Вот почему Уоткинс называл такие правила «влиятельной метафи-
зикой». 

Но прежде всего меня интересует не наука в целом, а отдель-
ные исследовательские программы, такие, например, как «картезиан-
ская метафизика». Эта метафизика или механистическая картина уни-
версума, согласно которой вселенная есть огромный часовой механизм 
(и система вихрей), в котором толчок является единственной причиной 
движения, функционировала как мощный эвристический принцип. Она 
тормозила разработку научных теорий, подобных ньютоновской теории 
дальнодействия (в её «эссенциалистском» варианте), которые были 
несовместимы с ней, выступая как отрицательная эвристика. Но с другой 



109 

стороны, она стимулировала разработку вспомогательных гипотез, спа-
сающих её от явных противоречий с данными (вроде эллипсов Кеплера), 
выступая как положительная эвристика. 

 
А. Отрицательная эвристика: «твёрдое ядро» программы. 
У всех исследовательских программ есть «твёрдое ядро». Отрица-

тельная эвристика запрещает использовать modus tollens, когда речь 
идёт об утверждениях, включённых в «твёрдое ядро». Вместо этого, мы 
должны напрягать нашу изобретательность, чтобы прояснять, развивать 
уже имеющиеся или выдвигать новые «вспомогательные гипотезы», ко-
торые образуют защитный пояс вокруг этого ядра; modus tollens своим 
остриём направляется именно на эти гипотезы. Защитный пояс должен 
выдержать главный удар со стороны проверок; защищая таким образом 
окостеневшее ядро, он должен приспосабливаться, переделываться 
или даже полностью заменяться, если того требуют интересы обороны. 
Если всё это даёт прогрессивный сдвиг проблем, исследовательская 
программа может считаться успешной. Она неуспешна, если это приво-
дит к регрессивному сдвигу проблем. 

Классический пример успешной исследовательской программы – 
теория тяготения Ньютона. Быть может, это самая успешная из всех ко-
гда-либо существовавших исследовательских программ. Когда она воз-
никла впервые, вокруг неё был океан «аномалий» (если угодно, «контр-
примеров»), и она вступала в противоречие с теориями, подтверждаю-
щими эти аномалии. Но проявив изумительную изобретательность 
и блестящее остроумие, ньютонианцы превратили один контрпример 
за другим в подкрепляющие примеры. И делали они это главным обра-
зом за счёт ниспровержения тех исходных «наблюдательных» теорий, 
на основании которых устанавливались эти «опровергающие» данные. 
Они «каждую новую трудность превращали в новую победу своей про-
граммы». 

Отрицательная эвристика ньютоновской программы запрещала 
применять modus tollens к трём ньютоновским законам дина-
мики и к его закону тяготения. В силу методологического решения сто-
ронников этой программы это «ядро» полагалось неопровергаемым: 
считалось, что аномалии должны вести лишь к изменениям «защитного 
пояса» вспомогательных гипотез и граничных условий. 



110 

Ранее мы рассмотрели схематизированный «микро-пример» 
ньютоновского прогрессивного сдвига проблем. Его анализ показывает, 
что каждый удачный ход в этой игре позволяет предсказать новые 
факты, увеличивает эмпирическое содержание. Перед нами пример 
устойчиво прогрессивного теоретического сдвига. Далее, каждое пред-
сказание в конечном счёте подтверждается; хотя, могло бы показаться, 
что в трёх последних случаях они сразу же «опровергались». Если 
в наличии «теоретического прогресса» (в указанном здесь смысле) 
можно убедиться немедленно, то с «эмпирическим прогрессом» дело 
сложнее. 

Работая в рамках исследовательской программы, мы можем 
впасть в отчаяние от слишком долгой серии «опровержений», прежде 
чем какие-то остроумные и, главное, удачные вспомогательные гипо-
тезы, позволяющие увеличить эмпирическое содержание, не превра-
тят – задним числом череду поражений в историю громких побед. Это 
делается либо переоценкой некоторых ложных «фактов», либо введе-
нием новых вспомогательных гипотез. Нужно, чтобы каждый следую-
щий шаг исследовательской программы направлялся к увеличению со-
держания, иными словами, содействовал последовательно прогрессив-
ному теоретическому сдвигу проблем. Кроме того, надо, чтобы, по край-
ней мере, время от времени это увеличение содержания подкреплялось 
ретроспективно; программа в целом должна рассматриваться как дис-
кретно прогрессивный эмпирический сдвиг. Это не значит, что каждый 
шаг на этом пути должен непосредственно вести к наблюдаемому но-
вому факту. Тот смысл, в котором здесь употреблён термин «дис-
кретно», обеспечивает достаточно разумные пределы, в которых может 
оставаться догматическая приверженность программе, столкнувшаяся 
с кажущимися «опровержениями». 

Идея «отрицательной эвристики» научной исследовательской 
программы в значительной степени придаёт рациональный смысл клас-
сическому конвенционализму. Рациональное решение состоит в том, 
чтобы не позволить «опровержениям» переносить ложность на твёрдое 
ядро до тех пор, пока подкреплённое эмпирическое содержание защит-
ного пояса вспомогательных гипотез продолжает увеличиваться. Но наш 
подход отличается от джастификационистского конвенционализма Пу-
анкаре тем, что мы предлагаем отказаться от твёрдого ядра в том слу-



111 

чае, если программа больше не позволяет предсказывать ранее неиз-
вестные факты. Это означает, что, в отличие от конвенционализма Пуан-
каре, мы допускаем возможность того, что при определённых условиях 
твёрдое ядро, как мы его понимаем, может разрушиться. В этом мы 
ближе к Дюгему, допускавшему такую возможность. Но если Дюгем ви-
дел только эстетические причины такого разрушения, то наша оценка 
зависит главным образом от логических и эмпирических критериев. 

 
Б. Положительная эвристика: конструкция «защитного пояса» 

и относительная автономия теоретической науки. 
Исследовательским программам, наряду с отрицательной, при-

суща и положительная эвристика. 
Даже самые динамичные и последовательно прогрессивные ис-

следовательские программы могут «переварить» свои «контр-при-
меры» только постепенно. 

Аномалии никогда полностью не исчезают. Но не надо думать, 
будто не получившие объяснения аномалии – «головоломки», как их 
назвал бы Т. Кун, – берутся наобум, в произвольном порядке, без ка-
кого-либо обдуманного плана. Этот план обычно составляется в каби-
нете теоретика, независимо от известных аномалий. Лишь немногие 
теоретики, работающие в рамках исследовательской программы, уде-
ляют большое внимание «опровержениям». Они ведут дальновидную 
исследовательскую политику, позволяющую предвидеть такие «опро-
вержения». Эта политика, или программа исследований, в той или иной 
степени предполагается положительной эвристикой исследователь-
ской программы. Если отрицательная эвристика определяет «твёрдое 
ядро» программы, которое, по решению её сторонников, полагается 
«неопровержимым», то положительная эвристика складывается из ряда 
доводов, более или менее ясных, и предположений, более или менее 
вероятных, направленных на то, чтобы изменять и развивать «опровер-
жимые варианты» исследовательской программы, как модифициро-
вать, уточнять «опровержимый» защитный пояс. 

Положительная эвристика выручает учёного от замешательства 
перед океаном аномалий. Положительной эвристикой определяется 
программа, в которую входит система более сложных моделей реаль-
ности; внимание учёного сосредоточено на конструировании моделей, 
соответствующих тем инструкциям, какие изложены в позитивной части 



112 

его программы. На известные «контрпримеры» и наличные данные он 
просто не обращает внимания. 

Ньютон вначале разработал свою программу для планетарной си-
стемы с фиксированным точечным центром – Солнцем и единственной 
точечной планетой. Именно в этой модели был выведен закон обрат-
ного квадрата для эллипса Кеплера. Но такая модель запрещалась тре-
тьим законом динамики, а потому должна была уступить место другой 
модели, в которой и Солнце, и планеты вращались вокруг общего цен-
тра притяжения. Такое изменение мотивировалось вовсе не наблюде-
ниями (не было «данных», свидетельствующих об аномалии), а теоре-
тическим затруднением в развитии программы. Затем им была разрабо-
тана программа для большего числа планет так, как если бы существо-
вали только гелиоцентрические и не было бы никаких межпланетных 
сил притяжения. Затем он разработал модель, в которой Солнце и пла-
неты были уже не точечными массами, а массивными сферами. И для 
этого изменения ему не были нужны наблюдения каких-то аномалий; 
ведь бесконечные значения плотности запрещались, хотя и в неявной 
форме, исходными принципами теории, поэтому планеты и Солнце 
должны были обрести объём. 

Это повлекло за собой серьёзные математические трудности, за-
державшие публикацию «Начал» более чем на десять лет. Решив эту 
«головоломку», он приступил к работе над моделью с «вращающимися 
сферами» и их колебаниями. Затем в модель были введены межпланет-
ные силы и начата работа над решением задач с возмущениями орбит. 

С этого момента взгляд Ньютона на факты стал более тревожным. 
Многие факты прекрасно объяснялись его моделями (качественным об-
разом), но другие не укладывались в схему объяснения. Именно тогда 
он начал работать с моделями деформированных, а не строго шарооб-
разных планет, и так далее. 

Ньютон презирал тех, кто подобно Р. Гуку застревал на первой 
наивной модели и не обладали ни достаточными способностями, ни 
упорством, чтобы развить её в исследовательскую программу, полагая, 
что уже первый вариант и образует «научное открытие». Сам он воздер-
живался от публикаций до тех пор, пока его программа не пришла к со-
стоянию замечательного прогрессивного сдвига. 



113 

Большинство (если не все) «головоломок» Ньютона, решение ко-
торых давало каждый раз новую модель, приходившую на место преды-
дущей, можно было предвидеть ещё в рамках первой наивной модели; 
нет сомнения, что сам Ньютон и его коллеги предвидели их. Очевидная 
ложность первой модели не могла быть тайной для Ньютона. 

Именно этот факт лучше всего говорит о существовании положи-
тельной эвристики исследовательской программы, о «моделях», с по-
мощью которых происходит её развитие. «Модель» – это множество 
граничных условий (возможно, вместе с некоторыми «наблюдатель-
ными» теориями), о которых известно, что они должны быть заменены 
в ходе дальнейшего развития программы. Более или менее известно 
даже каким способом. Это ещё раз говорит о том, какую незначитель-
ную роль в исследовательской программе играют «опровержения» ка-
кой-либо конкретной модели; они полностью предвидимы, и положи-
тельная эвристика является стратегией этого предвидения и дальней-
шего «переваривания». Если положительная эвристика ясно опреде-
лена, то трудности программы имеют скорее математический, чем эм-
пирический характер. 

«Положительная эвристика» исследовательской программы 
также может быть сформулирована как «метафизический принцип». 
Например, ньютоновскую программу можно изложить в такой формуле: 
«Планеты – это вращающиеся волчки приблизительно сферической 
формы, притягивающиеся друг к другу». Этому принципу никто и нико-
гда в точности не следовал: планеты обладают не одними только грави-
тационными свойствами, у них есть, например, электромагнитные ха-
рактеристики, влияющие на движение. Поэтому положительная эври-
стика является, вообще говоря, более гибкой, чем отрицательная. Более 
того, время от времени случается, что, когда исследовательская про-
грамма вступает в регрессивную фазу, то маленькая революция 
или творческий толчок в её положительной эвристике может снова по-
двинуть её е сторону прогрессивного сдвига. 

Поэтому лучше отделить «твёрдое ядро» от более гибких метафи-
зических принципов, выражающие положительную эвристику. 

Наши рассуждения показывают, что положительная эвристика иг-
рает первую скрипку в развитии исследовательской программы при по-
чти полном игнорировании «опровержений»; может даже возникнуть 
впечатление, что как раз «верификации», а не опровержения создают 



114 

точки соприкосновения с реальностью. Хотя надо заметить, что любая 
«верификация» n + 1 варианта программы является опровержением n – 
того варианта, но ведь нельзя отрицать, что некоторые неудачи после-
дующих вариантов всегда можно предвидеть. Именно «верификации» 
поддерживают продолжение работы программы, несмотря на непокор-
ные примеры. 

Мы можем оценивать исследовательские программы даже после 
их «элиминации» по их эвристической силе: сколько новых фактов они 
дают, насколько велика их способность «объяснить опровержения 
в процессе роста?» (Мы можем также оценить их по тем стимулам, ка-
кие они дают математике. Действительные трудности учёных-теорети-
ков проистекают скорее из математических трудностей программы, чем 
из аномалий. Величие ньютоновской программы в значительной мере 
определяется тем, что ньютонианцы развили классическое исчисление 
бесконечно малых величин, что было решающей предпосылкой её 
успеха). 

Таким образом, методология научных исследовательских про-
грамм объясняет относительную автономию теоретической науки: исто-
рический факт, рациональное объяснение которому не смог дать ран-
ний фальсификационизм. То, какие проблемы подлежат рациональному 
выбору учёных, работающих в рамках мощных исследовательских про-
грамм, зависит в большей степени от положительной эвристики про-
граммы, чем от психологически неприятных, но технически неизбежных 
аномалий. Аномалии регистрируются, но затем о них стараются забыть, 
в надежде что придёт время и они обратятся в подкрепления про-
граммы. Повышенная чувствительность к аномалиям свойственна 
только тем учёным, кто занимается упражнениями в духе теории проб 
и ошибок или работает в регрессивной фазе исследовательской про-
граммы, когда положительная эвристика исчерпала свои ресурсы. 
(Всё это, конечно, должно звучать дико для наивного фальсификациони-
ста, полагающего, что раз теория «опровергнута» экспериментом 
(то есть высшей для него инстанцией), то было бы нерационально, да 
к тому же и бессовестно, развивать её в дальнейшем, а надо заменить 
старую пока ещё неопровергнутой, новой теорией). 

[Цит. по Лакатос И. Л. Избранные произведения по философии  
и методологии науки / Пер. с англ. И. Н. Веселовского, А. Л. Никифо-

рова, В. Н. Поруса – М.: Академический Проект; Трикста, 2008]. 



115 

Вопросы к тексту: 
1.Что такое положительная и отрицательная эвристика? 
2. Как функционирует и какую роль выполняет научно-исследова-

тельская программа? 
3. Как оценивать исследовательские программы? 
4. Как соотносятся между собой эмпирическое и теоретическое 

содержание научно-исследовательской программы? 
  



116 

ПРАКТИКУМ 

Практические задания и элементы проектирования исследования 
в гуманитарных науках не сводятся к формальному освоению методиче-
ских процедур. Они ориентированы на формирование рефлексивного 
отношения к исследовательскому процессу, осознание собственных ме-
тодологических предпосылок и понимание культуры как пространства 
смыслов. В этом смысле практикум является продолжением философ-
ской рефлексии и способствует развитию ответственности исследова-
теля за интерпретацию культурных феноменов. 

 
ПРАКТИЧЕСКИЕ ЗАДАНИЯ 

1. Аналитическое задание. 
1. Выберите любой культурный феномен (художественное произведе-
ние, ритуал, медиатекст, архитектурный объект): 
а) Определите возможную методологию его исследования. 
б) Укажите не менее трёх методов, которые могут быть использованы 
в рамках данной методологии. 
в) Обоснуйте свой выбор с позиций философии культуры. 
2. Объясните, почему философия культуры предостерегает от попыток 
одновременного описания культурного феномена во всех возможных 
измерениях (эстетическом, социальном, экономическом и т. д.). 

2. Сравнительное задание. 
Сравните системный и культурологический подходы к анализу одного 
и того же культурного объекта. В чём будет различие исследовательских 
вопросов, методов и интерпретаций? 

3. Рефлексивное задание. 
1. Ответьте письменно (5–7 предложений). 
В какой мере методология гуманитарного исследования является фор-
мой философского самоопределения исследователя? Какие ценности 
и установки она неизбежно отражает? 
2. Проанализируйте собственные исследовательские предпочтения: 
какой подход вы склонны выбирать в гуманитарном исследовании; ка-
кие ценности и философские установки стоят за этим выбором. 



117 

4. Методологическая реконструкция. 
Возьмите фрагмент научного гуманитарного текста (статья, глава моно-
графии): 
а) Определите используемую методологию. 
б) Выделите применяемые методы. 
в) Покажите, как они соотносятся с философией культуры. 

5. Интерпретационное задание. 
Покажите, как один и тот же культурный текст может быть интерпрети-
рован на трёх уровнях: внешних связей; внутренних структур; социаль-
ного функционирования. 
Объясните, почему философия культуры настаивает на необходимости 
удержания всех трёх уровней. 

6. Дискуссионное задание. 
1. Согласны ли вы с утверждением, что «метод в гуманитарных науках 
всегда несёт мировоззренческую нагрузку»? Аргументируйте свою по-
зицию с опорой на философию культуры. 
2. Согласны ли вы с утверждением, что «любой культурный феномен 
принципиально неисчерпаем в рамках одного метода»? Аргументи-
руйте свою позицию, опираясь на философию культуры. 
3. Обсудите тезис: «Методология гуманитарного познания важна не 
столько результатами, сколько тем горизонтом понимания культуры, ко-
торый она задаёт». Аргументируйте позицию, опираясь на философию 
культуры. 

7. Методологическое картирование. 
Выберите конкретный культурный феномен (например, художествен-
ное произведение, ритуал, архитектурный объект, медиатекст): 
а) Определите философские, общенаучные и специальные методы, при-
менимые к его исследованию. 
б) Обоснуйте их сочетание с точки зрения философии культуры. 

8. Сравнительный анализ методов. 
Проанализируйте один и тот же культурный объект с использованием: 
феноменологического; герменевтического; структурного метода. Пока-
жите, как меняется интерпретация в зависимости от методологической 
перспективы. 



118 

9. Методологическая критика. 
Приведите пример неудачного или чрезмерно расширительного ис-
пользования методов (методологической эклектики) в исследовании 
культуры. Объясните, в чём состоит проблема с точки зрения философии 
культуры. 

10. Проектное задание. 
Сконструируйте краткую методологию исследования современного 
культурного феномена (например, цифрового искусства, уличной куль-
туры, театра). 
Укажите: цель исследования; тип методологии (комплексная / домини-
рующий подход); основные методы и принципы их совместимости. 

11. Методологическое проектирование. 
На основе предложенного в тексте примера (Петербургская школа фо-
тографии): 
а) Определите, какой доминирующий подход (историко-культурный, 
герменевтический, феноменологический и т. д.) лежит в основе иссле-
дования. 
б) Объясните, почему именно этот подход является методологически 
оправданным. 

12. Составить таблицу. 
Составьте таблицу по аналогии с представленной в тексте параграфа 6 
для другого культурного объекта (например, театральной студии, музы-
кального направления, архитектурной школы), включив: задачи иссле-
дования; способы их достижения; методы; прогнозируемые результаты. 
  



119 

ВОПРОСЫ ДЛЯ САМОСТОЯТЕЛЬНОЙ ПОДГОТОВКИ 

1. Дайте определение метода в научном исследовании. В чём за-
ключается его прикладная функция? Приведите 2–3 примера конкрет-
ных методов из разных областей науки. 

2. Что понимается под методологией исследования? Чем она 
принципиально отличается от отдельного метода? Охарактеризуйте ме-
тодологию как систему. 

3. Перечислите основные уровни методологии (с кратким пояс-
нением каждого). Как эти уровни взаимосвязаны в реальном исследо-
вательском процессе? 

4. В чём состоит ключевое различием между методом и методо-
логией? Приведите пример, показывающий, как один и тот же метод мо-
жет применяться в рамках разных методологических подходов. 

5. Дайте определение анализа как исследовательской проце-
дуры. Каковы его основные функции в научном исследовании? В чём его 
специфика по сравнению с синтезом? 

6. Опишите этапы аналитической работы в исследовании. Какие 
интеллектуальные операции включает каждый этап? 

7. Что подразумевается под научным подходом? Чем он отлича-
ется от обыденного или практического подхода к решению проблем? 

8. Перечислите основные признаки научного подхода (не ме-
нее 4-х) и раскройте их содержание. Как эти признаки обеспечивают до-
стоверность научного знания? 

9. Сопоставьте понятия: метод → методология; анализ → синтез; 
научный подход → практический подход. В каждой паре выделите 2–3 
ключевых различия. 

10. Приведите пример исследования (из любой области науки), 
где можно чётко разграничить: используемые методы; методологиче-
скую основу; научный подход в целом. Кратко опишите, как эти эле-
менты взаимодействуют в данном исследовании. 

11. В чём опасность смешения понятий «метод», «методология», 
«анализ» и «научный подход»? Приведите пример ошибочного упо-
требления одного термина вместо другого и объясните, к каким послед-
ствиям это может привести. 

12. Как выбор методологии влияет на подбор методов исследо-
вания; характер аналитической работы; общую научную стратегию? 
Проиллюстрируйте ответ на конкретном примере. 



120 

13. Какие критерии позволяют оценить: корректность примене-
ния метода; обоснованность методологии; глубину анализа; научность 
подхода в целом? Сформулируйте по 1–2 критерия для каждого эле-
мента. 

14. Как эволюция науки влияет на: появление новых методов; из-
менение методологических установок; развитие аналитических техник; 
трансформацию научных подходов? Приведите 1–2 исторических при-
мера. 

15. В чём состоит взаимосвязь понятий (метод, методология, 
анализ, научный подход) в структуре исследовательской работы? 
Нарисуйте схематично их соотношение и поясните стрелками харак-
тер связей. 

16. Этика ученого: выбор целей, задач и методологии исследо-
вания. 

17. Аксиологический вектор научного исследования. 
18. Школьные проекты как первые научные исследования. 
19. Педагогический аспект исследовательской деятельности. 
20. Психологические аспекты исследовательской деятельности. 
21. Гуманитарное и естественно-научное исследование: эписте-

мологические границы. 
22. Основные парадигмы гуманитарных наук: классическая, не-

классическая, постнеклассическая. 
23. Гуманитарное знание как диалог: принцип субъект-субъект-

ных отношений в исследовании. 
24. Роль интерпретации в гуманитарных науках: между объектив-

ностью и субъективностью. 
25. Как сформулировать исследовательскую проблему и вопрос 

в гуманитарной сфере. 
26. Определение объекта и предмета исследования: критерии 

разграничения. 
27. Постановка цели и задач: логическая связность и измеримость 

в гуманитарных проектах. 
  



121 

ТЕМЫ СЕМИНАРСКИХ ЗАНЯТИЙ 

1. Понятие научного познания: чем оно отличается от других ви-
дов познания? 

Планируется обсуждение критериев научности знания, роли ра-
циональности, системности, доказательности, границы научного под-
хода: где он применим, а где – нет? 

2. Метод в науке: сущность, функции, классификация. 
Общая дискуссия: что такое метод? Зачем он нужен исследова-

телю? Эмпирические и теоретические методы: примеры и сфера приме-
нения. Как выбрать метод под конкретную исследовательскую задачу? 

3. Методология как система: уровни и принципы. 
Разделите философский, общенаучный, конкретно-научный, тех-

нологический уровни методологии. В чем их основные методологиче-
ские принципы (объективность, системность, историзм и др.). Как мето-
дология задаёт рамки исследования? 

4. Анализ как познавательная процедура: содержание и виды. 
Практикум «Анализ vs синтез: взаимодополняющие операции». 

Обсуждение видов анализа в науке (структурный, функциональный, 
сравнительный, причинно-следственный и др.). Типичные ошибки при 
проведении анализа: примеры из практики. 

5. Научный подход: ключевые характеристики и варианты реали-
зации. 

НА выбор группы рассматриваются системный, деятельностный, 
междисциплинарный, синергетический и др. подходы. В ходе дискуссии 
определяется, как научный подход определяет стратегию исследова-
ния? Изучаются примеры исследований, построенных на разных науч-
ных подходах. 

6. Соотношение метода и методологии: от частного к общему. 
Обсуждение вопросов: почему метод не существует вне методо-

логии? Как методологическая позиция влияет на выбор методов? Раз-
бор кейсов: одно исследование – разные методологические основания. 

7. Анализ в структуре научного исследования: от данных к выво-
дам. 

На семинаре планируется рассмотреть на конкретном материале 
этапы аналитической работы: сбор, систематизация, интерпретация, 



122 

обобщение. Демонстрация работы разных инструментов анализа (таб-
лицы, графики, модели, категоризация). «Мозговой штурм» на тему «как 
избежать поверхностного анализа?». 

8. Научный подход и практические методы: где проходит гра-
ница? Дискуссия на темы: когда практический опыт становится научным 
знанием? Как внедрять научные подходы в прикладные задачи? При-
меры «перехода» от практики к науке и обратно. 

9. Типичные ошибки в понимании и применении метода, мето-
дологии, анализа и научного подхода. Разбор реальных научных кейсов. 
Выявление смешения понятий, фрагментарности исследования, обозна-
чение их последствия для качества научной работы. 

10. Проектирование исследования: интеграция метода, методо-
логии, анализа и научного подхода. 

Подготовка игры по построению логической цепочки: подход → 
методология → методы → анализ. Возможно разработка мини-проекта: 
формулировка проблемы, выбор подхода, обоснование методологии, 
подбор методов, план анализа; презентация и обсуждение проектов 
в группе. 

11. Эволюция методов и методологий в современной науке. 
Круглый стол на тему «как цифровые технологии меняют исследо-

вательские практики?». 
12. Критическая оценка научных работ: как распознать слабую 

методологию и поверхностный анализ? 
Кейс-метод: разбор реальных статей / диссертаций: сильные 

и слабые стороны. 
13. Ненаучные методы исследования в современном мире и в ис-

тории человечества. 
14. Наука и не наука: границы, цели, задачи. 
15. Наука и не наука: причины противостояния и его результаты. 

  



123 

ТЕМЫ ДЛЯ САМОСТОЯТЕЛЬНЫХ НАУЧНЫХ ИССЛЕДОВАНИЙ 
(ДОКЛАД/РЕФЕРАТ/КУРСОВАЯ РАБОТА/ВКР) 

1. Научный подход как стратегическая рамка исследования: сущ-
ность и ключевые признаки. 

2. Уровни методологии в науке: философский, общенаучный, 
конкретно-научный, технологический. 

3. Классификация методов исследования: эмпирические и теоре-
тические методы, их специфика. 

4. Виды анализа в научном исследовании: сравнительный, струк-
турный, функциональный, причинно-следственный. 

5. Многообразие научных подходов. 
6. Как методология определяет выбор методов исследования: 

примеры из разных научных областей. 
7. Ошибки в применении методов и методологии: типичные про-

блемы и пути их решения. 
8. Проектирование исследования: пошаговая интеграция метода, 

методологии, анализа и научного подхода. 
9. Влияние цифровизации на методы и методологию научных ис-

следований. 
10. Междисциплинарность как новый научный подход: вызовы 

и возможности. 
11. Трансформация аналитических методов в эпоху больших 

данных. 
12. Перспективы развития методологии в современной науке: 

тренды и прогнозы. 
13. Разбор научной статьи: выявление сильных и слабых сторон 

методологии и аналитической части. 
14. Научный подход vs практический опыт: критерии перехода от 

эмпирики к научному знанию. 
15. Эволюция понятий «метод» и «методология» в истории науки. 
16. Как менялись представления об анализе и научном подходе 

в разных научных парадигмах. 
17. Вклад классических философов науки (Поппер, Кун, Лакатос) 

в понимание методологии и научного подхода. 
18. Исторические примеры революционных изменений в методах 

и методологии исследований. 



124 

19. Особенности методологии и методов в естественных науках: 
физика, химия, биология. 

20. Специфика анализа и научного подхода в социально-гумани-
тарных исследованиях: социология, психология, история. 

21. Методы и методология в технических науках: инженерия, ин-
форматика, архитектура. 

22. Анализ и научный подход в экономических и управленческих 
исследованиях: количественные и качественные методы. 

23. Этика гуманитарного знания: от человека – к человечности. 
24. Перспективы развития гуманитарного знания в эпоху искус-

ственного интеллекта. 
25. Перспективы развития гуманитарного знания в эпоху искус-

ственного интеллекта. 
26. Перспективы научной методологии в эпоху тотальной цифро-

визации и искусственного интеллекта. 
  



125 

ЛИТЕРАТУРА 

1. Борев Ю. Б. Эстетика: учеб. по курсу «Эстетика» для студентов 
вузов / Ю. Б. Борев. – Москва: Высшая школа, 2002. – 511 с. 

2. Боуш Г. Д. Методология научного исследования (в кандидат-
ских и докторских диссертациях): учебник / Г. Д. Боуш, В. И. Разумов. – 
Москва: ИНФРА-М, 2020. – 227 с. – (Высшее образование: Аспиран-
тура). – ISBN 978-5-16-014584-6. – DOI 10.12737/991914. – EDN TDMMPV. 

3. Виндельбанд В. История философии / В. Виндельбанд; пер. 
с нем. П. Рудина. Киев: Ника-Центр, 1997. – 560 с. 

4. Воронова Н. И. ВКР студента: структура – метод – стиль: учеб-
ное пособие и практические рекомендации по организации научного 
исследования студентов / Н. И. Воронова, Л. Н. Летягин, А. А. Никифо-
рова. – Санкт-Петербург: Наукоемкие технологии, 2024. – 98 с. – 
ISBN 978-5-907804-51-7. – EDN AZNEHQ. 

5. Воронова Н. И. Комплексный подход в эстетическом исследо-
вании на примере творчества Михаила Врубеля / Н. И. Воронова, 
А. А. Никифорова // Мир культуры: искусство, наука, образование: 
сб. науч. ст. – Челябинск: ЮУрГИИ им. П. И. Чайковского, 2024. –  
С. 64–67. – EDN ACTVXF. 

6. Воронова Н. И. Методико-методологические проблемы препо-
давания и изучения современных художественных практик / Н. И. Воро-
нова, А. А. Никифорова // Художественное произведение в современ-
ной культуре: творчество – исполнительство – гуманитарное знание: 
сб. ст. и материалов. – Челябинск: ЮУрГИИ им. П. И. Чайковского, 
2025. – С. 231–235. – EDN ZNSLMU. 

7. Воронова Н. И. Методические аспекты преподавания методо-
логии гуманитарного исследования на примере структурного и синерге-
тического анализа / Н. И. Воронова, Д. В. Михайлов, А. А. Никифорова // 
Педагогика и просвещение. – 2024. – № 3. – С. 57–74. – 
DOI 10.7256/2454-0676.2024.3.71712. – EDN IEBAWM. 

8. Гадамер Х.-Г. Истина и метод: основы философской герменев-
тики / Х.-Г. Гадамер; пер. с нем.; общ. ред. и вступ. ст. Б. Н. Бессонова. – 
Москва: Прогресс, 1988. – 704 с. 

9. Гуманитарные технологии: обновление содержания и техноло-
гий образования: учеб.-метод. материалы для системы повышения ква-
лификации педагогических кадров / Н. Л. Леонтьева, М. Б. Лебедева, 



126 

А. А. Никифорова [и др.]; РГПУ им. А. И. Герцена. – Санкт-Петербург: РГПУ 
им. А. И. Герцена, 2008. – 231 с. – ISBN 978-5-8064-1564-7. – EDN SGQELT. 

10. Давыдов В. А. Философия: практикум для студентов вузов / 
В. А. Давыдов. – Коломна: ГСГУ, 2023. – 181 с. – ISBN 978-5-98492-529-
7. – EDN CDZHJF. 

11. Дильтей В. Собрание сочинений: в 6 т. Т. 1: Введение в науки 
о духе / В. Дильтей; пер. с нем.; под ред. В. С. Малахова; под общ. ред. 
А. В. Михайлова, Н. С. Плотникова. – Москва: Дом интеллектуальной 
книги, 2000. – 761 с. 

12. Игнатьев Д. Ю. Духовные ценности российского образования: 
традиции и современность / Д. Ю. Игнатьев // Научное мнение. – 2013. – 
№ 6. – С. 11–16. – EDN SUGCYT. 

13. Кассирер Э. Опыт о человеке: введение в философию челове-
ческой культуры / Э. Кассирер; пер. с англ. – Москва: Республика, 1998. – 
447 с. 

14. Кассирер Э. Философия символических форм: в 3 т. Т. 1: Язык / 
Э. Кассирер; пер. с нем. С. А. Ромашко; под общ. ред. С. А. Ромашко. – 
Москва: Университетская книга, 2002. – 271 с. 

15. Кассирер Э. Философия символических форм: в 3 т. Т. 2: Мифо-
логическое мышление / Э. Кассирер; пер. с нем. С. А. Ромашко; под общ. 
ред. С. А. Ромашко. – Москва: Университетская книга, 2002. – 280 с. 

16. Кассирер Э. Философия символических форм: в 3 т. Т. 3: Фено-
менология познания / Э. Кассирер; пер. с нем. С. А. Ромашко; под общ. 
ред. С. А. Ромашко. – Москва: Центр гуманитарных инициатив, 2021. – 
397 с. 

17. Коген Г. Науки о духе и философия / Г. Коген; пер. с нем. 
В. Н. Белова // Кантовский сборник. – 2008. – № 1 (27). – С. 82–86. 

18. Коген Г. Теория опыта Канта / Г. Коген; пер. с нем. В. Н. Бе-
лова. – Москва: Академический проект, 2012. – 618 с. 

19. Коген Г. Эстетика чистого чувства: избранные фрагменты / 
Г. Коген; пер. с нем. Т. А. Акиндиновой // Studia culturae. – 2002. – 
Вып. 3. – С. 219–232. 

20. Кржижановский С. Д. Философема о театре [Электронный ре-
сурс]. – URL: http://www.sites.utoronto.ca/tsq/04/krzhizhan04.shtml (дата 
обращения: 16.11.2025). 

http://www.sites.utoronto.ca/tsq/04/krzhizhan04.shtml


127 

21. Летягин Л. Н. Образование как «диалог со временем» / 
Л. Н. Летягин // Диалоги об образовании: российский и шведский 
опыт. – Санкт-Петербург: Лань, 1999. – С. 366–374. – EDN SZEEDZ. 

22. Лубский А. В. Методология региональных социально-гумани-
тарных исследований / А. В. Лубский. – Ростов-на-Дону: ЮФУ, 2009. – 
341 с. – ISBN 978-5-87872-505-7. – EDN UYTNNP. 

23. Мамардашвили М. К. Символ и сознание: метафизические 
рассуждения о сознании, символике и языке / М. К. Мамардашвили, 
А. М. Пятигорский. – Москва: Языки русской культуры, 1997. – 224 с. 

24. Медунецкий В. М. Методология научных исследований / 
В. М. Медунецкий, К. В. Силаева. – Санкт-Петербург: Университет ИТМО, 
2016. – 55 с. 

25. Методология и методы социально-гуманитарных исследова-
ний. – Краснодар: КубГТУ, 2020. – 119 с. – ISBN 978-5-8333-0930-8. – 
EDN TAYGSM. 

26. Мининков Н. А. Теория и методология историко-гуманитарных 
исследований: учеб.-метод. пособие / Н. А. Мининков, М. Е. Шалак. – 
Ростов-на-Дону; Таганрог: ЮФУ, 2023. – 72 с. – EDN WKTRIK. 

27. Мокий М. С. Методология научных исследований: учебник 
для вузов / М. С. Мокий, А. Л. Никифоров, В. С. Мокий; под ред. 
М. С. Мокия. – 2-е изд. – Москва: Юрайт, 2023. – 254 с. – ISBN 978-5-534-
13313-4. – URL: https://urait.ru/bcode/510937 (дата обращения: 
02.04.2024). 

28. Науменко О. Н. Методы гуманитарных исследований при вы-
полнении студенческой НИР: метод. указания. – Тюмень, 2018. – 16 с. – 
EDN HOXQMA. 

29. Никифорова А. А. О методах эстетического и контекстного ана-
лиза в преподавании гуманитарных дисциплин / А. А. Никифорова, 
Н. И. Воронова // Педагогическое образование. – 2024. – Т. 5, № 3. – 
С. 95–101. – EDN CKVBJE. 

30. Разлогов К. Э. Языки и медиа как инструменты научного ана-
лиза: к вопросу о методологии гуманитарных исследований / К. Э. Раз-
логов // Экранные искусства в контексте современных культурных и об-
разовательных процессов. – Москва: ВГИК, 2024. – С. 8–23. – 
EDN NSSUYX. 

https://urait.ru/bcode/510937


128 

31. Сенько Ю. В. Гуманитарные основы педагогического образо-
вания / Ю. В. Сенько. – Москва: Академия, 2000. – 240 с. – ISBN 5-7695-
0601-6. – EDN SXZPWV. 

32. Философия науки: общие проблемы познания. Методология 
естественных и гуманитарных наук: хрестоматия / отв. ред.-сост. 
Л. А. Микешина. – Москва: Прогресс-Традиция; МПСИ; Флинта, 2005. 

33. Фуко М. Археология знания / М. Фуко; пер. с фр. – Москва: 
Наука, 1992. – 376 с. 

34. Фуко М. История безумия в классическую эпоху / М. Фуко. – 
Москва: Ад Маргинем Пресс, 2010. – 576 с. 

35. Фуко М. Слова и вещи: археология гуманитарных наук / 
М. Фуко; пер. с фр. – Москва: Наука, 1977. – 656 с. 

36. Франк С. Л. Непостижимое // Франк С. Л. Соч. Минск; М., 2000. 
37. Эстетика и этика: глоссарий / А. П. Валицкая, П. А. Васинева, 

П. В. Дидов [и др.]. – Санкт-Петербург: Астерион, 2015. – 189 с. – 
ISBN 978-5-00045-118-2. – EDN WYZMVZ. 
  



129 

ЗАКЛЮЧЕНИЕ 

Настоящее учебное пособие выстроено в логике философии куль-
туры как фундаментального измерения гуманитарного знания и одно-
временно как методологического горизонта, в котором проясняются ос-
нования научного мышления, образовательных практик и исследова-
тельской деятельности. Культура в рамках пособия мыслится не как со-
вокупность артефактов или форм социальной организации, а как целост-
ный символический универсум, задающий способы понимания мира, 
человека и самого знания. Тем самым философия культуры выступает 
здесь не вспомогательной дисциплиной, а метатеоретическим полем, 
в котором гуманитарное познание обнаруживает свои предпосылки, 
границы и внутренние смыслы. 

Концептуальное значение пособия заключается в последователь-
ном раскрытии культуры как формы человеческого бытия и как среды 
смыслопорождения, внутри которой разворачиваются научные и обра-
зовательные практики. Культура предстает не внешним фоном научной 
деятельности, а её онтологическим условием: именно в культурно-исто-
рических контекстах формируются идеалы рациональности, типы науч-
ного объяснения и понимания, языки описания и интерпретации. В этом 
ракурсе философия культуры позволяет преодолеть редукционистское 
представление о науке как автономной и ценностно нейтральной си-
стеме знаний, показывая её включённость в динамику культурных тра-
диций, символических форм и антропологических установок эпохи. 

Особое внимание в пособии уделено культурной обусловленно-
сти гуманитарного знания. Гуманитарное исследование рассматрива-
ется как интерпретативная практика, укоренённая в историческом 
опыте культуры и ориентированная на понимание смыслов, а не на их 
внешнюю каузальную фиксацию. Такой подход акцентирует диалогиче-
ский характер культуры: исследователь вступает в диалог не только 
с текстами и социальными практиками, но и с культурными традициями, 
внутри которых эти тексты и практики обретают значение. В результате 
философия культуры задаёт нормативный горизонт гуманитарного 
мышления, в котором понимание оказывается формой культурной со-
участности и ответственности. 

Методологическая проблематика, разворачиваемая в пособии, 
последовательно интерпретируется через призму философии культуры. 
Метод здесь выступает не как универсальный технический инструмент, 



130 

а как культурно обусловленный способ работы со смыслом. Выбор ме-
тодологических стратегий – герменевтических, структурных, феномено-
логических или критических – трактуется как форма культурного само-
определения исследователя, отражающая его отношение к традиции, 
субъекту и ценностным основаниям знания. Тем самым методология гу-
манитарных наук предстает как часть культурной рефлексии, а не как 
нейтральный набор процедур, и подчинена задаче философского 
осмысления культуры как формы человеческого бытия. 

Существенным итогом пособия является прояснение антрополо-
гического измерения философии культуры. Человек показан не только 
как объект гуманитарного исследования, но прежде всего как носитель 
и творец культуры, включённый в сеть символических форм, языков 
и норм. Это позволяет рассматривать гуманитарное знание как особый 
способ самопонимания культуры, в котором наука выполняет рефлек-
сивную функцию по отношению к собственным основаниям и ценно-
стям. В этом контексте философия культуры оказывается связующим 
звеном между теорией, методологией и образовательной практикой. 

Образовательная значимость пособия определяется тем, что фи-
лософия культуры представлена в нём не в отвлечённо-историческом, 
а в проблемно-рефлексивном ключе. Структура заданий, вопросов 
и практикумов ориентирована на формирование у обучающихся спо-
собности мыслить культурные феномены как смысловые целостности, 
анализировать их в исторической перспективе и осознавать собствен-
ную исследовательскую позицию как культурно обусловленную. Тем са-
мым пособие способствует формированию философской культуры мыш-
ления – способности к рефлексии, интерпретации и ответственному об-
ращению со смыслами. 

В целом пособие утверждает философию культуры как методоло-
гическое основание гуманитарного знания и как пространство его само-
рефлексии. Оно демонстрирует, что без культурно-философского ана-
лиза невозможны ни глубокое понимание социально-гуманитарных 
объектов, ни осмысленная научная деятельность в целом. 




	От авторов
	ЧАСТЬ I  ФИЛОСОФИЯ КУЛЬТУРЫ И НАУКИ: СОЦИАЛЬНО-ГУМАНИТАРНЫЕ И МЕТОДОЛОГИЧЕСКИЕ АСПЕКТЫ
	1. ФИЛОСОФИЯ КУЛЬТУРЫ КАК ОСНОВАНИЕ ГУМАНИТАРНОГО ПОЗНАНИЯ
	2. ГУМАНИТАРНО-АНТРОПОЛОГИЧЕСКИЙ ПОВОРОТ В ФИЛОСОФИИ КУЛЬТУРЫ И НАУКИ
	3. НАУЧНОЕ ЗНАНИЕ КАК ОБЪЕКТ ФИЛОСОФСКОГО АНАЛИЗА
	4. ФИЛОСОФСКО-КУЛЬТУРОЛОГИЧЕСКИЕ АСПЕКТЫ СОСТОЯНИЯ СОВРЕМЕННОЙ НАУКИ ИЛИ «НАУКА О НАУКЕ»
	5. ЦЕННОСТИ И МЕТОДОЛОГИЯ В СОЦИАЛЬНО-ГУМАНИТАРНЫХ ИССЛЕДОВАНИЯХ
	6. ФИЛОСОФСКО-МЕТОДОЛОГИЧЕСКИЕ ПРОБЛЕМЫ КУЛЬТУРОЛОГИИ
	ПРАКТИКУМ
	ЛИТЕРАТУРА

	ЧАСТЬ II  МЕТОДОЛОГИЯ ГУМАНИТАРНОГО ПОЗНАНИЯ КАК ФОРМА ФИЛОСОФСКОЙ РЕФЛЕКСИИ
	1. МЕТОДОЛОГИЧЕСКИЕ ОСНОВАНИЯ ГУМАНИТАРНОГО ПОЗНАНИЯ В ФИЛОСОФИИ КУЛЬТУРЫ
	2. СПЕЦИФИКА ГУМАНИТАРНОГО ИССЛЕДОВАНИЯ: ОТ ТЕОРИИ ПОЗНАНИЯ К ФИЛОСОФИИ КУЛЬТУРЫ
	3. ОСНОВНЫЕ ПРИНЦИПЫ ФИЛОСОФИИ КУЛЬТУРЫ КАК МЕТОДОЛОГИИ
	4. В ЧЕМ РАЗЛИЧИЯ МЕТОДА, МЕТОДОЛОГИИ, АНАЛИЗА И НАУЧНОГО ПОДХОДА В ИССЛЕДОВАНИИ?
	5. КРАТКИЙ ОБЗОР НАУЧНЫХ МЕТОДОВ ИССЛЕДОВАНИЯ
	6. ФОРМИРОВАНИЕ ИССЛЕДОВАТЕЛЬСКОГО МАРШРУТА: ПОСТРОЕНИЕ МЕТОДОЛОГИИ
	ПРАКТИКУМ
	ЛИТЕРАТУРА

	ЗАКЛЮЧЕНИЕ

